
 

 



 

 



BORAN YAYINEVİ 

NEYDİK NE OLDUK? 

Birinci Basım: Kasım 2006 

Baskı: Ezgi Matbaası 
Davutpaşa Cad. Kazım Dinçol Sitesi 81 / 229 
Topkapı/ İSTANBUL 
Tel: 0212 501 93 75-612 07 68 

Boran Yayınevi: 
İstiklal Cad. Terzi Han No: 378/704 
Beyoğlu /İSTANBUL Tel: 0212 245 
27 35 

ISBN: 975-92403-8-6 

 

neydik ne 
olduk? 



İÇİNDEKİLER 

1. BÖLÜM: İLKEL KOMÜNAL TOPLUM 7 
Atalarımız Ağaçtan Yere İniyor 11 
El Emeği Deyip Geçmeyin! 11 
İlk Kapalı Konutlar 13 
Atalarımız Artık Konuşabiliyor 14 
İnsan Soyu Biçimleniyor 14 
Atalarımız Komünist miydi? 15 
Anaerkillik 16 
İlkel Topluluk Gelişiyor 16 
Tunç ve Demirin Keşfi 18 
İlk Toplumsal İşbölümü 21 
Ataerkillik 21 
İkinci Toplumsal İşbölümü 22 

 



Değişim ve Para 24 
Ürünlerin Paylaşımında Değişiklik 24 
Özel Mülkiyetle Birlikte 

Sömürü Tarih Sahnesinde 25 

2. BÖLÜM: KÖLECİ TOPLUM 27 
Kölelik Düzeni 29 
Devlet 33 
Sınıflar 35 
Hammurabi Yasaları 36 
Köylüler ve Zanaatçılar 37 
Alet Edevatlardaki Gelişim 38 
Ticaret ve Para 43 
Köleci Toplum ve Din 47 
Mısır 48 
Bilimin İlk Zamanları ve Gelişimi 51 
Yazı 57 
Mezarlar 59 
Köleci Düzenin Çatırdaması ve Çöküşü 61 
Spartaküs İsyanı ve Roma 63 

3. BÖLÜM: FEODAL TOPLUM 67 
Feodalizmin Gelişmesi 72 
Feodalitenin Ömrü 76 
Feodal Dönemde Üretim İlişkileri 77 
Zanaat ve Kentlerin Gelişimi 87 
Kilise ve İktidar Savaşı 93 
İsyanlar, Semboller ve Bruno 96 
Kilitler Kırılıyor 

Kapitalizm Gelişecek Zemin Buluyor 142 

 



4. BÖLÜM: KAPİTALİST TOPLUM 107 
Koyun Deyip Geçmeyin 

Pamuk Deyip Geçmeyin 118 
Solculuğun Hikayesi 123 
Sömürgecilik 126 
Emperyalizm 127 

5. BÖLÜM: SOSYALİST TOPLUM 135 
Sosyalizm Üretim Araçlarının 

Özel Mülkiyetine Son Verir 142 
Sosyalizmde Ekonomik Bunalımlar Yoktur 146 

 



 



-BÖLÜM I-  

İLKEL KOMÜNAL 
TOPLUM 

 



 

 

 



 

 



Dünyamızda milyonlarca yıldan bu yana sayısız 
canlı türü ortaya çıkmış, sayısız canlı türü yokolmuş-
tur. Çok eski zamanlardan bugüne gelebilen canlı 
türleri ise ilk hallerine göre oldukça değişmiş, evrim-
leşmiştir. Bu evrimleşme, doğanın tüm canlılara uy-
guladığı seçme sınavını başarıyla geçmenin bir koşu-
luydu aslında. Ve Darwin buna "Doğal Seçme" dedi. 
Doğal Seçme'de evrimleşebilenler hayatta kaldı ve 
bugüne kadar geldi. 

Bundan otuz milyon yıl kadar önce paropitek de-
nen çok gelişmiş maymunlar tropikal ormanlarda 
yaşıyordu. Bunlar hem bugünkü şebek ve orangu-
tanların, hem de Diryopiteklerin ataları oldular. Dir-
yopitekler ise evrimleşerek insan, goril ve şempanze-
lere dönüştüler. İşte bizim atalarımız bu Diryopitek-
lerdi. 

 



ATALARIMIZ AĞAÇTAN YERE İNİYOR 
Atalarımız "Doğal Seçme" sınavının binlerce, mil-

yonlarca yıl süren aşamalarında ter dökmüş, ama sı-
navdan alnının akıyla çıkmıştır. Daha doğrusu bir 
alın edinmiş demeliyiz. Zira ilk atalarımız hemen he-
men alınsız ve hemen hemen çenesizdi. Bir alın edin-
mesi için çok uzun evrimleşme aşamalarından geç-
mesi gerekti.. Atalarımız hep ağaçlara tırmanır, o 
ağaçtan o ağaca atlarken elleri tutma hareketine uy-
gun şekil almış, ayrıca vücutları dikey duruşa da uy-
gun yapı kazanmıştı. Daha sonra ormanların seyrek 
olduğu yerlerde mecburen yere inmek ve yerde ya-
şamak zorunda kaldılar yerde yaşamak ağaçtan 
ağaca tırmanıp sallanmaya benzemiyordu. Yere sağ-
lam basmak, dik durmak gerekiyordu. Atalarımız da 
, ilk zamanlar bocalaya bocalaya yürüsede sonunda 
belini doğrulttu. 

EL EMEĞİ DEYİP GEÇMEYİN! 
Elleri hala içe büküktü ama ellerine de kendi eme-

ğiyle yeniden şekil verecekti sevgili atalarımız. Nasıl 
mı? 

Tabi ki başka hiçbir canlının yapamadığını yaparak; 
elleriyle aletler yaparak. Diğer hayvanlar gözünün 
önünde, elinin altında duran bir taşı, bir sopayı 
kullanma yeteneğine bile sahip değilken bizim atala-
rımız o taşa, o sopaya şekil verecek kadar gelişmişti. 
Emeğini, ellerindeki hüneri keşfetmişti ve giderek 
elleri çevikleşti, açıldıkça açıldı. 

Eskiden bitkiler ve kuş yumurtalarıyla beslenen 
atalarımız, artık küçük memelileri, kertenkeleleri ve 
giderek, avlayabildiği büyük hayvanların etlerini yiyor-
du. Evet, büyük hayvanlar! Kendisinden çok daha bü-
yük olan mamutları atları bile avlama becerisi göster- 

 



 

 

 



ebiliyordu artık. Hem elini kullanma becerisi, alet kul-
lanabilmesi, hem de beyninin-düşüncesinin giderek 
gelişmesi sayesinde yapabiliyordu bunu. Henüz ko-
nuşmayı bile bilmiyordu ama vücut diliyle anlaşarak 
kalabalık av partileri düzenliyordu. Av partisi dediysek 
silahlı, atlı, köpekli değil elbette. Ama son derece ilkel 
de olsa işe yarar taktikleri vardı. Mesela hep birlikte 
mamutu kuşatıp stepi tutuşturuyorlardı. Ateşin çılgına 
çevirdiği mamut, ateşin olmadığı tarafa doğru koşu-
yordu. Yani bataklığa!.. Sonra da atalarımız keskinleş-
tirdikleri taş bıçaklarla mamutu parçalıyor, yaşadıkları 
yere götürüp paylaşıyor ve afiyetle yiyorlardı. 

Artık sadece ot yemek zorunda kalmayan, ette yi-
yen atalarımızın beyni daha da gelişiyordu. Önü ta-
mamen açıktı. 

İLK KAPALI KONUTLAR 
Önceleri her ağaç dibi, su kenarı bir sığınak olur-

ken Buzul Çağı'nın şiddetli soğukları, atalarımızı daha 
korunaklı barınak arayışına itti. Ve tabi ki aradığını 
buldu; mağaralar! Ama ne yazık ki doğa, mağaraları 
yaparken atalarımızın konut ihtiyacını hesaba 
katmamıştı. Ama hiç sorun değildi. Atalarımız bunun 
üstesinden gelebilecek beceriye sahipti artık. Çok al-
çak olan mağara tavanını veya girişini taş aletleriyle 
kazıyıp genişletiyordu. Birde güzelce ateş yakıp , sı-
cacık konutun keyfini sürüyordu. 

Buzul Çağı'nı güvenli mağara konutlarında atlatan 
atalarımız , sonraları kendi tasarımları olan konutlar 
yapmaya başladılar. Mesela kaya diplerinde hazır ça-
tımsı yerler bulunca altına duvar örüyor, hazır duvar 
bulunca da üzerini örtüp ev yapıyorlardı. İki duvarı 
ören, dört duvarı da örebilirdi elbet ve böylece açık 
alanda kurulmuş ilk evler belirmeye başladı. 

 



ATALARIMIZ ARTIK KONUŞABİLİYOR 
Tüm bu evrimleşme süreci içinde emeği, becerisi 

gelişen atalarımızın beyni ve vücut yapısı da gelişi-
yordu. Çalışırken bir yandan da tüm organizması dö-
nüşüme uğruyordu. Böylece önceleri ancak çığlıklar, 
böğürmeler biçiminde sesler çıkarabilen veya vücut 
diliyle, işaretlerle anlaşan atalarımız daha farklı sesler 
çıkarma yeteneğine de kavuştu... Ve giderek ara-
larında iletişim sağlayan bir dil doğdu. Dil sayesinde 
edinilen deneyimler korunuyor ve yeni kuşaklara ak-
tarılıyordu. İşte, atalarımız " Doğal Seçme" nin en 
parlak öğrencisi olarak yoluna devam ediyordu. 

İNSAN SOYU BİÇİMLENİYOR 
Atalarımız aşağı yukarı 700.000 yıl önce taşı kıra-

rak, bölerek keskinleştirip ilk iş aletlerini yapmaya 
başlamıştı. Bundan 200-300 bin yıl sonra artık yont-
mayı öğrenmiş, taşa istediği biçimi verme becerisine 

 

 



sahip olmuştu. Birbirine sürtünen taşların çıkardığı 
kıvılcımı farkederek ateşi bulmuştu. Buzul Çağı'nda 
birçok canlı türleri yokolurken atalarımız bu keşfi ve 
emeği sayesinde hayatta kalmış, hatta daha da gelişip 
bizden hemen hemen farksız olan Kromanyan 
adamına evrilmişti. Yani insan soyu artık tamamen 
belirginleşmişti. 

ATALARIMIZ KOMÜNİST MİYDİ? 
İnsan tüm diğer canlılardan farklı olarak emeğini 

kullanma becerisi gösterse ve işine yarayacak basit 
aletler yapabilse de, tek başına hayatta kalabilmesi 
mümkün değildi. Bu yüzden topluluklar halinde yaşı-
yordu. Yabani hayvanların saldırılarına karşı koyabil-
mek, avlanmak ve emeğini geliştirmek için birarada 
olmak zorundaydı. Ayrıca üretimin ilerlemesi ve iş 
deneyimlerinin korunması da buna bağlıydı. 

Diğer yandan insanın ve kullandığı aletlerin geliş-
mesi henüz çok ilkel düzeyde de olsa, doğal bir iş bö-
lümünü ortaya çıkarmıştı. Giderek erkekler ava gidip 
et ve deri ihtiyacını karşılarken kadınlar bitki topluyor, 
çocuklara bakıyor, evin düzenini sağlıyor, yaşlılarda iş 
avadanlıklarını yapıyordu. Bu doğal iş bölümü aynı 
zamanda emek üretkenliğini ve uzmanlaşmayı 
arttırıyordu. 

Bütün bunlar bir insanın tek başına başarabileceği 
işler değildi. Ne demişler, bir elin nesi var, iki elin sesi 
var. Çok elin de çok sesi oluyordu elbette. İşte 
atalarımız da güçlerini toplu halde çalışmalarından 
ve ortak duygularından alıyorlardı. 

Bu ilk insanların oluşturduğu ilkel topluluklar sınıf-
sız, insanın insan tarafından sömürülmediği topluluk-
lardı. 

İşte bu yüzden " İlkel komünist toplum" olarak da 

 



adlandırılırlar. Topluluğun bir üyesi topladığı bitkiyi, 
avladığı hayvanın etini-derisini veya yaptığı avadan-
lığı topluluğun diğer üyeleriyle paylaşırdı. 

Kuşkusuz, özellikle vurguladığımız gibi, ilkel ko-
münist toplum insanın bilinçli ve iradi eylemiyle 
oluşmuş bir toplumsal sistem değil, tam tersine do-
ğanın zorunlu kıldığı bir ortak yaşayış düzeniydi. 

ANA ERKİLLİK 
Doğal işbölümü içinde kadına düşen bitki toplama 

ve evle ilgili işler topluluğun geçiminde daha garan-
tiliydi. Oysa erkekler tarafından yürütülen avlanma 
işleri rastlantıya bağlıydı, düzenli beslenmeyi garanti 
altına alamıyordu. Bu da, kadının 'ekonomik yaşamda' 
etkin rol oynamasını ve klanın yönetimini üzerine 
almasını doğurdu. Kadın klanın atası sayılıyordu ve 
işte bu yüzdendir ki, bu toplumsal örgütlenmeye ana 
erkil düzen denir. 

İLKEL TOPLULUK GELİŞİYOR 
Kendini emeğiyle yeniden yaratan insan taştan 

yaptığı en ilkel avadanlıklarla yetinecek değildi. Taşı 
parçalamak, yontmak, cilalamak artık çocuk oyun-
cağıydı. Çakmaktaşını da keşfetmiş ve kemikten 
yaptığı saplara çakmaktaşından yaptığı keskin başlar, 
ağızlar takmıştı. Böylece baltalar, bıçaklar, kamalar, 
ağaç saplı mızraklar, oklar yapabiliyordu artık. Ok ve 
yayı bulması ise büyük bir gelişmeydi. Ayrıca toprak 
çömlekler ağaç küpler yapmaya başlamıştı. Böylece 
bitki toplama yada avcılık işi iyi gittiği zamanlarda , 
besinlerini kötü günler için saklayabiliyordu. 

Emek üretkenliği arttıkça yeni ve daha çok çaba 
isteyen işlere yöneldi. Tarım ve hayvancılık böylece 

 



 

doğmuş oldu. 
Toprağı sopa ve çapalarla kabartıyor, en iyi bitki-

lerin tohumlarını toprağa ekip ürün elde ediyorlardı. 
İlk yetiştirenler arpa, çavdar, buğday türü bitkilerdi. 
Ürünü biçmek için ağaç saplı, çakmaktaşından ya-
pılma keskin ağzı olan oraklar kullanılıyordu. 

Tarımın bu ilkel biçimiyle birlikte atalarımız hay-
vancılığa da başlamıştı. Başlangıçta hayvanlar sürek 

 



avıyla kapalı yerlere sürülüyor, böylece yakalanan 
hayvanlar hemen öldürülmüyor, etini yemek için bir 
süre yedekte tutuluyorlardı. Sonraları hayvanları ağıla 
kapatıp tutsak etmek yoluna gittiler. Giderek de 
hayvanları evcilleştirmeye hayvan yetiştirmeye baş-
ladılar. 

Üretimdeki bu gelişme insanların ortaklaşa ör-
gütlenmelerinde de dönüşümler yarattı. Derece de-
rece daha yerleşik yaşama geçilirken, komşu klan-
larla birleşip kabileler oluşturmaya başladılar. Kabi-
lenin oturduğu topraklar, ürünler, barınaklar hep 
kabilenin ortak malıydı. Kabilenin bütün işlerini 
topluluğun tüm üyeleri tarafından seçilen şeşer dü-
zenliyordu. 

Şeşer becerikli, cesur, deneyimli, yetenekli olma-
lıydı. Yetkileri babadan kalma değildi, yalnızca üye-
lerin oyuna bağlıydı ve her an görevden alınabilirler-
di. Servet bakımından kabilenin diğer üyelerinden 
hiçbir farkları yoktu. 

TUNÇ VE DEMİRİN KEŞFİ 
M.Ö 5 ila 6. binyıllarda madensel aletler yapılmaya 

başladı ve bu köklü değişiklikleri de beraberinde 
getirdi. 

Önce bakır bulundu. Ateşte eritilip şekil verildi. 
Sonra bakır ve kalayın karışımından tunç elde edildi. 

Artık madenler "ustaca" işlenerek çapalar, oraklar, 
bıçaklar, kapkacak ve birçok başka alet yapılıyordu. 

Aletlerin çeşitlenmesi tarımın gelişmesine yol açtı. 
Yeni çapalarla toprak daha iyi kabartılıyor yeni 
oraklarla ekin daha iyi biçiliyordu. Tarlayı sulamak 
için arklar kazılmaya barajlar-bentler kurulmaya bü-
yük kayalar yontularak suyu biriktirecek depolaya- 

 



 

 



 

 

 



cak sarnıçlar yapılmaya başlandı. 
Diğer yandan hayvancılık da gelişti. Köpek, ko-

yun, keçi, domuz, eşek, inek gibi birçok hayvan ev-
cilleştirildi. Hayvancılıktan et, süt, süt ürünleri, deri, 
yün gibi birçok ürün elde edilmeye başlandı. 

İLK TOPLUMSAL İŞBÖLÜMÜ 
İnsanın tarımda ve hayvancılıkta uzmanlaşması 

ilk toplumsal işbölümünü başlattı. Bazı kabileler sa-
dece tarımla, bazı kabilelerse hayvancılıkla ilgilen-
meye başladılar. 

Zaten hayvancılık yapanlar, bir yerde uzun süre 
kalıp tarımla uğraşma imkanına sahip olamıyordu. 
Çünkü gittikçe çoğalan sürüleri, varolan otlakları kısa 
sürede silip süpürüyor ve başka otlaklara doğru göç 
etmek gerekiyordu. Tarımla uğraşan kabilelerde 
toprakları, topraktaki ekinleri bırakıp hayvan sürüle-
rinin peşinden o otlak senin bu otlak benim dolaşacak 
değillerdi. 

İlk toplumsal işbölümü böylece çiftçi kabileleri ve 
çoban kabileleri ortaya çıkardı. Elbette bu kabileler 
arasında alışveriş te yapılıyordu. Henüz para keşfe-
dilmemişti. Zaten keşfedilseydi bile henüz bu çok an-
lamsız bir şey olurdu. Onlar aralarında değiş tokuş 
yapıyorlardı. Çiftçi kabileleri tahıl veriyor karşılığında 
çoban kabilelerden hayvansal ürün- hayvan alıyor-
lardı. 

ATAERKİLLİK 
Üretici güçlerin gelişmesiyle birlikte ilk toplumsal 

işbölümü doğmuş, aynı zamanda toplumun yapısında 
başka bir önemli etkide daha bulunmuştu. 

Çoban kabilelerde, kabile ekonomisinde etkin ro-
lü oynayan erkekti ve kabile için daha garantili ge- 

 



çim koşullarını sağlıyordu. İşte bu yüzden anaerkilli-
ğin yerini ataerkillik aldı. 

Tarımla uğraşan kabilelerde bu değişiklik daha 
sonra ve daha yavaş oldu. Ama sonuçta tarımda daha 
çok alet kullanılmaya başlanması, hatta giderek 
toprağı sürmek, harmanı dövmek ve ürünü taşımak 
için hayvanlardan yararlanılması erkeğe giderek daha 
çok görev yüklenmesi demekti ve bu çiftçi kabi-
lelerde ataerkilliğin ortaya çıkışı demekti. 

Kadın da, artık konuşmayı öğrenmiş olduğu halde 
boş boş oturup dedikodu yapmıyordu elbette. Doku-
ma, yemek, ev işi, çocuk bakımı hep kadının işiydi. 
Ama işte, kadının günümüze dek sürecek olan ikinci 
sınıf yolculuğu da başlamış oluyordu. 

İKİNCİ TOPLUMSAL İŞBÖLÜMÜ 
İnsan artık demiri ve başka madenleri de bulmuş 

ve işlemeye başlamıştı. Tarımda başlıca alet olan ça-
panın yerini demirli saban aldı böylece. Toprak daha 
iyi işlenir, daha çok verim alınır oldu. 

Bununla da yetinmeyip, toprağın işlemesinde 
hayvanlar kullanılmaya başlandı. Çiftçilik giderek 
gelişiyordu. 

Bütün bu gelişmeler, üretimin şu yada bu kolunda 
uzmanlaşmayı gerektiriyordu. Örneğin demiri işle-
mek, dökümcülük ve türlü madenlerden aletler yap-
mak kendini o işin inceliklerine vermek, zaman ayır-
makla mümkündü ve topluluğun bağrında zanaatçı-
lar doğdu. 

Zanaatçılık topluluk için önemli bir iş koluydu. Za-
naatçılar doğrudan tüketim mallarının üretiminde ça-
lışmıyor ama, bu üretimlerin en verimli şekilde yapı-
labilmesi için iş aletleri yapıyorlardı. Bu da ikinci top-
lumsal işbölümüydü. 

 



 

 



DEĞİŞİM VE PARA 
İkinci toplumsal işbölümüyle birlikte, kabileler 

arasındaki değiş-tokuş ilişkileri de hızlandı. Eskiden 
ürünlerin tümü iç tüketime ayrılmış olup fazla olan 
ürünler değişime sunulurken, üretim geliştikçe, ürün-
lerin büyük kısmı değişime ayrılır oldu. Eskiden doğ-
rudan doğruya bir mal başka bir malla değiştirilirken, 
artık alım-satım ortaya çıkmıştı. Yani bütün mallar, 
seçilen ortak bir meta ile değiştiriliyordu. Bu meta 
bazı bölgelerde koyun, bazı bölgelerde tuz, bazı böl-
gelerde kürktü. Daha sonra değişim için tek bir meta 
kabul edildi ve para ortaya çıktı. Şimdiki gibi darp-
hanelerde basılmış kağıt veya madeni paralar değil 
elbette. Az bulunur hayvan kabukları, yada çeşitli 
madenler para yerine geçiyordu. 

ÜRÜNLERİN PAYLAŞIMINDA 
DEĞİŞİKLİK 
Artık emeğin üretkenliği öyle artmıştı ki, topluluk 

üyeleri beslenmeleri için gerekenden fazlasını ürete-
biliyorlardı. Yani artı-ürün dediğimiz ürün fazlalığı or-
taya çıkmıştı. Bu ürün fazlalığı topluluğun ortaklık 
ruhunun ve birliğinin bozulmasının temel nedeni ol-
du. Çünkü artık geçim araçlarının elde edilmesi için 
büyük topluluklar halinde biraraya toplanmaya ge-
rek yoktu. Bu aynı zamanda üretim araçlarının ve 
aletlerin özelleşmesi sonucunu doğurdu. Ürünlerde 
eskisi gibi eşit olarak değil, yapılan işin miktarı ve 
değerine göre paylaştırılır oldu. Bu değişiklik emeğin 
yetkinleşmesini, üretici güçlerin daha da gelişmesini 
hızlandırdı. Diğer yandan ilkel komünist toplumun 
yavaş yavaş dağılmakta olduğunun işareti oldu. Ve 
eski üretim ilişkileri artık yerini yeni üretim ilişkilerine 
bırakacaktı. 

 



ÖZEL MÜLKİYETLE BİRLİKTE 
SÖMÜRÜ TARİH SAHNESİNDE 
Artık çoban kabilelerde sürüler yavaş yavaş aile 

mülkü haline gelmeye başlıyordu. Keza, konut, kap-
kacak, bazı aletler, kişisel emek araçları hepsi özel 
mülkiyete bırakılıyor, topluluğun kullanımına kapatı-
lıyordu. Keza çiftçi kabilelerde de toprak hala ortak 
mülkiyet olsa da birçok tüketim malı ve geçim araç-
ları özelleştiriliyordu. 

Giderek özel mülkiyet, toplumsal ilişkilere damga-
sını vurmaya başladı. Kabile içinde kimileri zenginle-
şirken, kimileri fakirleşiyordu. Topluluğun malları ya-
vaş yavaş reislerin ve klan aristokrasisinin elinde 
toplanmaya başladı. Ayrıca kabileler arasındaki de-
ğiş- tokuşun yerini çoğu zaman yağma ve soygun al-
maya başlamıştı. Bu yağma savaşlarında ele geçirilen 
tutsaklarsa, köle olarak çalıştırılmaya başladılar. Köle 
emeği çok verimliydi. Köleler karın tokluğuna 
çalıştırılıyor ve en zor işleri yapıyorlardı. Bu öyle kârlı 
bir işti ki sırf köle edinmek için savaşlar yapılır ol-
muştu. Elbette köle edinmek sadece topluluğun zengin 
kesimlerine özgü bir ayrıcalıktı. Zaten kendi küçük 
özel mülküne sahip olan diğer topluluk üyeleri de 
her an bir ekonomik yıkımla karşılaşıp malını 
mülkünü yitirme ve kendisi köle olma tehlikesiyle 
karşı karşıyaydı. 

İlkel topluluk düzeni son nefesini veriyordu. Toplu-
luğun özgür üyelerinin emeği, artık toplumun zengin-
liklerinin biricik kaynağı değildi. Ayrıca artık toplu-
mun zenginliği değil, farklı sınıflara bölünmüş top-
lumda, hakimiyeti elinde bulunduran sınıfın zenginliği 
söz konusuydu. Ve bu zenginliğin yegane kaynağı 
olarak sömürü ortaya çıkmıştı. 

 



 

 



-BÖLÜM II-  

KÖLECİ 
TOPLUM 

 



 

 

 



KÖLELİK DÜZENİ 
İnsanoğlu çiğ süt emmiştir derler. Her dönem ve 

her insana uymasa da bu söz, özel mülkiyet ortaya 
çıktıktan sonra hiç de yabana atılamaz. Bir deneyin 
isterseniz. Höyükler, lahitler, piramitler, köle emeğiyle 
yaratılan ne varsa üstünüze üstünüze gelir. Çünkü bu 
bölümde anlatacağımız köleci düzen, insanın en fazla 
aşağılandığı, gerek günlük hayatta, gerekse hukukta 
hayvanla eşdeğer görüldüğü bir düzendir. 

Ne yazık ki insanoğlu, birbirinin elindeki mala, 
toprağa göz koymayı hatta kanlı savaşlarla aç gözlü-
lüğünü doyurmayı öğrenmişti. İşte bundan sonra ka-
bileler arasındaki savaşlar da kızışmıştı. 

Yeryüzü zenginlik ve fakirlikle tanışmıştı. Ürünlerin 
değiş-tokuşu, bazen de soygunculuk sayesinde kimi 
aileler ve kabileler diğerlerinden daha da zengin ol- 

 



dular. Her şey o kadar alenen yaşanıyordu ki , kimse 
"çalış çabala senin de olsun" demiyordu. 

Savaşlar kızışmıştı. 
Savaşta tutsak alınanlarsa hemen orada mızraklar 

saplanarak öldürülüyordu. İstisna da olsa bazı tut-
sakların yaşamasına izin veriliyordu. Bağışlanması 
kara kaşı kara gözü için değildi elbette. Yaşadıkları 
topluluğun nüfusunu artırma ihtiyacı hissettiklerinde 
böyle yapıyorlardı. Böylece başka topluluklar karşı-
sında üstün bir duruma gelmeyi hedefliyorlardı. 

O dönemler bu amaçla tutsak edilen kişi sonraki 
dönemlerle kıyaslandığında oldukça şanslı sayılırdı. 
Tutsak olmasına rağmen yaşadığı topluluk içindeki 
insanlarla eşit haklara sahip olurdu. İçlerinden şairler 
bile çıkıyordu. 

Bu durum böyle sürüp gitmedi tabi. Zenginleşenler 
işlerine yardım edecek insanlara ihtiyaç duydular. 
Çünkü hayvan sürüleri ve ektikleri tahıl miktarı gün 
geçtikçe artıyordu. Tarlaları sürecek, koyunları gü-
decek insanlar lazımdı. Artık savaşlardan döndükleri 
zaman mal mülkün yanısıra tutsak da getiriyorlardı. 
Böylece başka insanları köle yapmayı öğrenmişti in-
sanoğlu. 

Köle edinmenin başlıca yolu, savaşlar, köle alışve-
rişi, borçlanan topluluk üyelerinin köleleştirilmesi ol-
muştur. İlk yaygın köle emeğiyse Asya ve Afrika'da 
ortaya çıkmıştır. 

Şimdi diyeceksiniz ki, kölelik ölümden beter bir 
durum. Köleleşmektense ölmek daha iyidir. Haklısı-
nız ama o dönemin kölelerine de haksızlık etmemek 
gerekir. Kölelerin mücadele ve isyan kavramlarıyla 
tanışmalarına daha vakit vardı. Çünkü o daha müca-
dele etmeyi öğrenmeden egemenler kendi çıkarlarına 
göre bir devletin ilk nüvelerini ortaya atmıştı. 

 



 

 

 



 

 

 



DEVLET 
Yunan şairlerinden Teognis, öyle bir zaman gel-

miştir ki kölelerin özgür olamayacağı fikrini şu dize-
lerle dile getirmiştir. 

Ne soğandan gül çıkar 
Ne köleden özgür insan 
Şairlerin filozofların her dönem çağının aydınları, 

eşitlik, kardeşlik ve özgürlük arayışındaki insanlar ol-
duğunu sanmak yanlıştır. Bugün de "aydınım" diyen 
birçok insan halkı hizaya sokmak için sırça köşklerde 
efendilerine hizmet etmektedirler. 

Şair Teognis kölelerin köleleştirilmeden önce özgür 
insanlar olduğu gerçeğini unutmuştu(!) Artık köle bir 
mal, özgür insansa mal sahibiydi. Bir tarla, bir ev, 
kapkacak yahut bir hayvan gibi oğullarına veya 
başkalarına miras bırakılıyordu. 

İlk toplumlardaki eşitliğin esamesi bile okunmu-
yordu. 

Daha o dönemlerden hükmedenlerin hiyerarşik bir 
sıralanması vardı. Baba oğullarına hükmediyordu. 
Oğullarda karılarına. Ya da büyük gelin küçük gelin-
lere.. Kölelereyse emretmek serbestti. Çocuğundan 
yaşlısına herkes emredebilirdi. Köleler ayaklar altın-
daydı. Ama kadının durumu da içler acısıydı. İlkel 
dönemdeki hakimiyetini kaybetmiş, erkek hayata 
egemen olmuştu. İkinci sınıf bir vatandaştı o. Yeri kö-
leden önce, kocadan sonraydı. Oysa bir dönemler 
kadın kendi evinden çıkmaz, evleneceği erkek onun 
yanına yerleşirdi. Bir türlü terazi dengede tutturula-
madı bu meselede. Hep biri ya da diğeri ağır bastı. 

Köleler emredilen her işi yapmak zorundaydılar. 
Koyunları otlatır, ahır ve ağıllara kapatırdı. Üzüm 
toplar şarap yapar, zeytinden yağ çıkarırdı. Ambarlara 
buğday doldururdu. Hiyerarşik sıralamada en alt- 

 



 

 

 



ta yeralır ve herkesçe ezilirdi. Çünkü toplumda iki sı-
nıf net çizgileriyle oluşmuştu. Efendiler ve köleler. 
Köle hep korkmalıydı. Onu sürekli baskı altında tuta-
bilmek için bir baskı aygıtına ihtiyaç duydular. Dev-
letti bu. Yasalara ve işleyişe dair o günlerden bu gün-
lere birçok bilgi aktarılmıştır. Hammurabi Yasaları en 
önemlilerindendir. Oluşturulan askeri gücün görevleri 
de net biçimde ortaya konuyordu. 

İlkel topluluk döneminde askeri güç, eli silahlı 
olan herkesin biraraya toplanmasıyla oluşuyordu. 
Sonra da dağılıyorlardı. Köleci devletse sürekli bir or-
du yaratmıştı. 

Savaşlar da efendiler için kârlı bir iş olmaya baş-
lamıştı. Savaş aletleri de gelişiyordu. Kılıç ve mızrak 
kullanıyor, bunun yanında savunma araçları da geliş-
tiriliyordu. Miğfer giyiliyor, kalkan tutuluyordu. Ken-
dini sürekli savaş araç gereçleriyle yenilemeye çalı-
şan bu ordu halktan ayrı, halka düşman bir orduydu. 
Tıpkı Amerikan askerleri gibi insana yabancılaşmış 
vahşiler durumundaydılar. Din adamları da devletin 
destekçisi ve ondan ayrılmaz bir durumdaydılar. 
Güçlü olanların yanında yerlerini almışlardı. 

SINIŞAR 
Artık köleler ve köle sahipleri vardı. Toplum iki sı-

nıfa ayrılmıştı. Öylesine acımasız bir çarkın içindeydi ki 
köleler, özgür günlerini hatırlamaya fırsatları bile 
olmuyordu. Bundan pek sözetmiyorlardı. "Özgürlük" 
tehlikeli bir sözcüktü. Bugünün "bağımsızlığı" gibi. 
Kafadan geçmekle kalmayıp da bu uğurda birşeyler 
yapılmaya başlandımı, maazallah kılıçla baltayla di-
kilirlerdi insanoğlunun karşısına. Çoğunluğu teşkil 
etmek, sonucu değiştirmezdi. 

Köleler çoğunluktu ve ürettikleri ürünün az bir kıs- 

 



mıyla yani boğaz tokluğuna yaşamını sürdüren ke-
simdiler. Köle sahipleriyse azınlıktı ve kölenin ürettiği 
ürünün fazlasına el koyan ve bunun üzerinden varına 
var katan kimseydi. 

Gücü elinde bulunduran kalabalık kabileler kendi 
kabilelerinden kral seçmeye başladılar. Kral çoğun-
lukla en varlıklı kişi yani topluluğun reisi oluyordu. 
Ve babadan oğula devrediyordu. 

Ne yazık ki sınışar böyle doğdu ve ilerleyen yüz-
yıllarda, bin yıllarda genel özellikleri değişmedi. Aç 
gözlüler masum insanların kazançlarına göz diktiler. 
Azınlık hep çoğunluğa hükmetti. 

HAMMURABİ YASALARI 
Köleci devletlerin kuruluşu M.Ö. 4. ve 2. binyılla-

ra dayanıyordu. İlk köleci devletler Mezopatamya 
(Sümer, Akad, Babil) Hindistan ve Çin'de kurulmuş-
tur. 

Kabileler diğer kabileler karşısında varlıklarını ko-
rumak zorundaydılar. Topluluklar birleşiyor ve kabile 
federasyonlarını oluşturuyorlardı. Kral da kendi içle-
rinden seçiliyordu. Afrika, Asya ve Amerika'nın eski 
köleci devletleri böyle oluşuyor ve despot bir düzene 
dönüşüyorlardı. 

Yasama, yürütme, yargı kralın elindeydi ve kral 
tanrı gibiydi. 

Babil Kralı Hammurabi'nin bıraktığı yasalar günü-
müze kadar ulaşmıştır. Bu yasalar, dönemin toplumsal 
yaşamı konusunda bize net bilgiler vermektedir. 

İşte günümüz egemenlerinin de düşlerini süsleyen 
Hammurabi Yasaları; 

Köleler aile durumları gözetilmeksizin satılabilir. 
Armağan edilir yada miras bırakılabilir. 

Köleler,  sahiplerini gösteren bir damga taşırlar. 

 



Bunları silmeye kalkanlara ağır cezalar verilir. 
Bir kölenin çalınması veya bir köleye yataklık 

edilmesi ölümle cezalandırılır. 
Köleler ve köle sahipleri dışında kabilelerde köylü 

ve zanaatçılar da vardı. Devlet bu kesimlere göre de 
düzenlemeler yapmıştı. 

KÖYLÜLER VE ZANAATÇILAR 
Demirci, Efendinin kapısını çaldı. Efendi; 
- Gel kardeşim, ne istiyorsun, bana söyleyebilir 

sin, dedi. 
- kem, küm, biraz borç para.. bahara öderim. 
- işler kötü ama senin için... 
Köleci toplumda kölelerin yanısıra, küçük köylü 

ve zanaatçılar da vardı. 
Gün geçtikçe yoksullaşıyorlardı. Ve öyle bir duru-

ma geliyorlardı ki yaşamlarını sürdürmek imkansız 
oluyordu. İşte o zaman zenginlerin kapısını çalıyor-
lardı. Borç para istiyor, zengin kardeşleri de çoğun-
lukla istenilen parayı vermekte pek tereddüt etmi-
yorlardı. Kaz gelecek yerden tavuğun esirgenmeme-
si gerektiğini çoktan öğrenmişlerdi. Borç ödenmedi-
ğinde kardeşlik, komşuluk hemen sona eriyor, bor-
cunu ödeyemeyen, ailesi ile birlikte köleleştiriliyordu. 
Ya da yine ailesi ile birlikte tacirler tarafından kiraya 
veriliyorlardı. 

Güya özgür olan küçük köylüler ve zanaatçılar 
ağır vergiler ödemek zorundaydılar. 

Bazı yerlerdeyse borç para karşılığı toprak ipotek 
ediliyordu. Borç ödenemeyince ya köylünün toprağı 
elinden alınıyor, ya da toprakla beraber borçlu köle-
leştiriliyordu. 

Eğer topluluk zayıfsa yakınlarındaki hükümdarın 
gazabına uğramak da  ihtimaller arasındaydı.  Hü- 

 



kümdarlar büyük arazileri elinde bulunduruyor, fakat 
küçük arazilere de gözdikiyordu. Zayıf toplulukların 
arazilerine zorla el koyuyordu. Ve bu sayede köle sa-
hiplerine, askerlere devlet görevlilerine, zorla aldığı 
bu toprakları dağıtıyordu. 

Gün geçtikçe hükümdarlar ve köle sahipleri 
daha fazla toprağa ihtiyaç duyuyorlardı. Köle emeği-
nin kullanımıyla beraber iş aletleri de gelişiyordu. 

ALET EDEVATLARDAKİ GELİŞİM 
İnsanoğlu bu, boş durmaz. Sürekli düşünür ve 

üretir. Bu yüzden diğer varlıkların önüne geçmiş ve 
bilgi biriktirip deneyim kazanmıştır. İnsan şöyle bir 
geçmişe bakınca "neydik, ne olduk" demekten ken-
dini alamıyor. Bu yanıyla atalarımızla gurur duyma-
mak mümkün değil. 

Babil'de artık demirden yapılan iş aletleri kullanıl-
maya başlanmıştı. Zanaatçıların aletleri de gelişmişti. 

Saban kara toprağın bağrını yara yara ilerliyor, 
toprağı havalandırıyordu. Derinlerdeki verimli toprağı 
yüzeye çıkarıyor, toprak nefes alıyordu. Rüzgarda 
başaklar gürbüz çocuklar gibi salınıyorlardı. 

Tarım bu aletler sayesinde öylesine gelişmişti ki 
çok az toprağa sahip olan Meksika'daki Aztekler bi-
le tarım ürünleri satar olmuşlardı. Buldukları yön-
temlere bugün gıpta ile bakmamak mümkün değil-
dir. 

Aztekler ekilebilir topraklardan yoksun olunca göl 
üzerinde yapay odalar yaptılar. Bunların üzerinde yü-
zen bahçeler, tarım işletmeleri kurdular. Kakao, ka-
uçuk, domates, mısır gibi bitkiler yetiştirip satıyorlardı. 

Bu bolluk ve bereketten kölelerin de faydalandık- 

 



larını düşünmek saşık olur. Bolluğun sefasını efendi-
lerin sürdüğü bir düzendi köleci toplum. 

Meksika yaylası üzerinde yaşayan Aztekler savaş-
larda pek çok tutsak ele geçirmişlerdi. Ele geçirdik-
lerinin bir kısmını tanrılarına kurban ediyor, bir kısmını 
da köleleştiriyorlardı. 

Kölelere en yorucu işler yaptırılıyor, en ufak bir 
sorunda bedenî cezalara, ölüm cezalarına çarptırılı-
yorlardı. Bugün bile gıpta ile karşıladığımız yüzen 
bahçeler köle emeğinin bir ürünüydü. Üreten onlardı, 
nimetlerden faydalananlar ise efendiler. Çomak sok-
mak gerekiyordu arı kovanına ama her şeyin bir za-
manı vardı. 

Gelişmeler sadece tarımla sınırlı değildi. Yine do-
kumacılık gelişiyor eski yöntemler yerini yeni teknik-
lere bırakıyordu. Yüksek ateşle büyük taşlar parçala-
nıyor, tuğla pişiriliyordu. Camcılık bir zanaat kolu ha-
line gelmişti. 

Mısır'da piramitlerin yapımında büyük taşları 
kaldırabilmek için özel düzenekler kuruluyordu. 
Ağır inşaat işlerinde yine köleler kullanılıyordu. Bu 
eserler karşısında Firavunlar'ın yüzü güldükçe nice 
köle ağır taşların altında inliyor, kimi de can veri-
yordu. 

Gemi yapımcılığı hızla gelişiyordu. İnsanlar gör-
düklerinden esinlenerek yeni yeni icatlar ortaya çıka-
rıyordu. Gemilerin gövdeleri ve kuyruğu balık gövdesi 
ve kuyruğu gibi olmalıydı. Ama ön kısmı bir kuş gibi 
havalanmaya hazır olmalıydı. Böylece suyun yüzünde 
kalabilirdi. Bundan dolayı Fenikeliler'in gemilerinin 
gövdesi ve kuyruğu yüzen bir balık gibi, baş kısmıysa 
havalanmaya hazır bir kuş gibi yukarı kalkık 
oluyordu. 

Savaşlarla beraber savaş araç gereçleri de gelişi- 

 



 

 

 



 

 



yordu. Savaş gemileri mancınıklarla donatılıyor, savaş 
arabaları ve koçbaşları kullanılıyordu. 

Bugünün misket bombaları, B-52'leri, Toma-
howkları, cluster..lerinin işini o dönem mancınıklar 
görüyordu. 

Evler iri taş bloklarla yapılır ve aile ocağı böylece 
korunmuş olurdu. Ancak başkalarını yağmalayan ve 
zenginlikleri artan toplulukların savunmalarını da 
kuvvetlendirmeleri gerekti. 

Tepeleri, ele geçirilmesi zor yüksekçe yerleri taş 
duvarlarla çevirdiler. Bu yerlere kale adı verildi. Bu 
kalelerin birçoğu o günlerden bugünlere kadar varlı-
ğını korudu. Bu kalelerle karşılaşmayanımız yoktur 
herhalde. Ve çoğumuzun aklından şu soru geçmiştir; " 
ne zorları vardı ki bu adamların, kuş konmaz, kervan 
geçmez yerlere kendilerini hapsetmişler? Hem de 
yakınlarında ormanlık araziler, çayırlıklar, çimenlikler 
dururken. " Bugün bizim gözümüz ormanlı, çi-menli 
yerleri ararken yerleşmek için onların gözleri, diğer 
toplulukların kendilerini en zor ele geçirebileceği 
yerleri arıyordu. 

Kale, duvarlarından uzaklar görülebilecek gibi 
yapılırdı. Uzaktan toz bulutu veya mızrak uçları gö-
rülür görülmez, savunma hazırlıkları başlar, insanlar, 
hayvanlar vb. hemen kale içine çekilirdi. Askerler 
kale duvarlarına dizilir, düşmanı ok yağmuruna tut-
mak için hazır beklenirdi. Kanlı bir savaş için bekle-
nirken son model mızraklar, kılıçlar ve kalkanlar da 
kullanıma çıkardı. Savaş araç gereçleri son model 
ve üstün olanlar her zaman avantajlıydı. Henüz tüfek 
icad olmamış mertlik de tam anlamıyla bozulmamıştı. 

Para bildiğimiz para biçiminde olmasa da, savaş-
ların çoğu onun uğruna yapılıyordu. 

 



TİCARET VE PARA 
Napolyon henüz "para para para" dememişti. 

Çünkü devir onun devri değildi. Ama paranın ilk or-
taya çıktığı dönemlerdi. 

İlk toplumlardaki fildişi, kürk, deri vb.'nin yerini 
önce külçe halindeki madenler almıştır. Ya da farklı 
boyutlardaki teleklerin içi altın tozlarıyla doldurula-
rak para yerine kullanılmıştır. Son olaraksa tüm bu 
madenlerin yerini para almıştır. 

Değişik biçimlerde paralar kullanılıyordu artık. 
M.Ö. 6.7. yüzyıllarda Yunanistan'da para sikke biçi-
mindeydi. Çin'de ise kılıç, kürek ya da bıçak biçimin-
deydi. Ortaları kare ya da yuvarlak delinenler de var-
dı. 

Paranın olduğu yerde tacirler olmazsa olmaz. 
Bunlar hiçbir üretime katılmaksızın ucuza aldıklarını 
pahallıya satarak havadan para kazanan kimselerdir. 
Varlıklarını günümüze kadar sürdürmüşlerdir. Tacirler 
uzak bölgelere gider aldıklarını satar sonra yeniden 
alır ve satarlardı. 

Üretim ticari bir nitelik kazanmıştı ve para ticareti 
kolaylaştırmıştı. 

Zanaat ve ticaret gelişiyor, buna bağlı olarak 
kentler ortaya çıkıyordu. Alış verişlerin yapıldığı 
yerlerde kentler kuruluyordu. Bunun için de su kay-
naklarının yakınında yol kavşaklarında yapılar yük-
seliyordu. Bu yapılar elbette bugünkü gibi çok katlı 
değildi. 

İlk ticari ilişkileri nehir boylarında ya da deniz kı-
yılarında gelişti. Ve sadece ticaretle uğraşan devletler 
ortaya çıktı. Fenike köleci site - devletleri gibi. Feni-
keliler'in Kıbrıs, Girit, Yunanistan ve Batı Akdeniz'le 
ticari ilişkileri vardı. Gümüş, kurşun, demir ve bakır 
ithal ediliyordu. 

 



 

 

 



Milaslılar ulaşımın gelişmesi, gemilerin sık sık 
bölgelerine uğramasıyla buğday ve asma yetiştiri-
ciliğinden vazgeçiyor, kumaş dokuyorlardı. Onlar 
için kumaş dokumak daha kârlı bir iş haline gelmişti. 

Adeta dünya kazan tacirler de birer kepçeydi. 
Sürekli oradan oraya dolanıp duruyorlardı. Afri-
ka'nın en uzak ülkeleriyle bile ticari bağlantılar kur-
dular. 

"Baharat Yolu" bir kervan yoluydu. Kızıl Deniz'i 
uzunlamasına geçiyor, Arabistan ve Akdeniz'in kıyı 
kentlerine uzanıyordu. Hindistan ve Afrika'dan sağla-
nan baharat, zamk, altın ve sonraları da köle ticareti 
yapılıyordu. 

Güney Arabistan'ı Mezopotamya'ya, Çin'i " Bü-
yük İpek Yolu"yla Orta Asya'ya bağlayan kervan 
yolları vardı. 

Develer kıymete binmişti. Atlara göre daha sa-
bırlı ve dayanıklıydılar. Çöl ve bozkırın yolu onların 
önünde açılıyordu. Bugün " nasılsınız?" sorusuna 
neden " aslanlar gibiyim" dendiğini anlamak güç-
tür. 

Ticaretin gelişmesi paranın kullanımı beraberinde 
servet eşitsizliğini de hızlandırdı. Borç verenler zen-
ginleşirken borç alanlar çoğunlukla köleleştiler. 

Yine borç para verip faiziyle geri almayı meslek 
edinenler türemişti. " Keşke türemez olsaydılar" diyesi 
geliyor insanın. Bugün bile Dünya Bankası gibi bu işi 
meslek edinmiş kurumlar karşısında sadece insanlar 
değil, birçok yoksul ülke halkları inim inim inliyor. 

İnsanlar tepki duymasın yahut baş kaldırmasın di-
ye, dine önem veriliyor, kah korkutarak, kah tevek-
küle çağırarak sesi kesilmek isteniyordu. 

 



 

 

 



KÖLECİ TOPLUM VE DİN 
İnsanoğlu tarihinin ilk dönemlerinde doğaya ilişkin 

çok az şey biliyordu. Öyle ki, doğaya, çevresine, ya-
şama dair bugün az çok komik gelebilecek sonuçlar 
çıkarıyordu. Mesela her hayvanın, her ekin demeti-
nin, hatta taşların bile bir ruhu olduğunu düşünüyordu. 
Bugün biz bir taşa vurduğumuzda taşın bağırma-
yacağını, onun canını acıttığımız için ruhunun bize 
düşman kesilmeyeceğini biliyoruz. Ama o zamanlar 
böyle miydi? İnsanlar bazı taşların bağırmayacağını, 
kırıldığında oşayıp inlemeyeceğini görmüşlerdi. Ancak 
çeşit çeşit taş vardı ve belki de içlerinde canı acıyan 
olabilirdi. 

Su, toprak, yağmur, güneş , gündüz, gece... 
Hepsi büyük bir sırdı insanlar için... Onlardaki gü-

cün sırrına eremediği için de korkuyordu.. Ve işte bu 
korkusu yüzünden sığınacak liman arıyordu hep.. Bu 
liman da ilahi güçlerdi. Yani tanrılar... Çözemediği, 
anlayamadığı ve kendinden güçlü gördüğü her şeye 
bir ilahi özellik atfedip ona tapıyor, kendisine zarar 
vermemesi ya da işini kolaylaştırıp lütufta bulunması 
için onu kızdırmamaya çalışıyordu. 

Ama bu durum sürgit böyle devam etmedi elbet-
te. İnsanın emeği geliştikçe bilgisi de gelişti. Bilgi, 
elinde sopasıyla ortalıkta dolanmaya başladı. En çok 
da tanrıların peşine düşüp onları kovalamayı seviyordu. 
Tabi tanrılar da bilginin sopası altında kalmak-tansa 
kaçmayı yeğlediler. İnsanoğlunun ayak basmadığı 
yerlere doğru çekildiler, sarp yamaçları mesken 
eylediler. Ancak bilgi, elinde sopasıyla oraya da 
ulaştı. Bu kez dağların doruklarına çıktılar. Kuş uçmaz 
kervan geçmez yerlere bilgi ulaşamaz sandılar. 
Yanıldılar ve nihayetinde göklere çekilmek zorunda 
kaldılar. Bilgi geliştikçe, hayatın sırrı çözüldükçe din- 

 



ler de değişmeye, etki alanları farklılaşmaya başladı. 
Babil, Urartu, İran, Hindistan, Mısır... 
Hepsinde de farklı farklı, dinler vardı. Hepsi zen-

ginliğin tanrıdan geldiğini söylüyordu. Aynı biçimde 
kral da tanrıyla özdeşleştiriliyordu. Bu da sömürüyü 
kolaylaştıran bir şeydi. Dolayısıyla dinler insanlık ta-
rihi boyunca sömürüyü kolaylaştıran bir şeydi. Do-
layısıyla dinler insanlık tarihi boyunca sömürücü sı-
nıflar için de çok işlevli olmuş, çoğu zaman önemli 
bir sömürü aracına dönüşmüştür. İşte böylesi bir ge-
lişim süreci içinde umutsuz da yaşamak istemeyen 
insanlar, eşitlik, kardeşlik diyen, yeryüzündeki acıların 
geçici olduğunu , öteki dünyada rahat edileceğini 
vaaz eden Hıristiyanlığı kolayca benimsediler ör-
neğin. Eşitlikten, kardeşlikten söz ettiği için başlan-
gıçta egemenler tarafından yasaklanan Hıristiyanlık 
sonraları resmi din olarak ilan edildi, kiliselere 
önemli ayrıcalıklar verildi. Çünkü bu din de tüm di-
ğer dinler gibi boyun eğmeyi salık veriyor, ezilenle-
rin, kölelerin öfkesini yatıştırıyordu. Ve böylece ege-
menlerin kontrolünde tam bir manevi baskı aracına 
dönüştü. Giderek tek tanrılı dinler çok tanrılı dinlerin 
yerini almaya ve etki alanlarını genişletmeye başla-
dılar. 

MISIR 
İlk başlarda Mısırlılar yeryüzünde sadece kendile-

rinin yaşadığını sanıyorlardı. Denizin ötesinde bir ya-
şamın olabileceği hiç akıllarına bile gelmiyordu. On-
lara göre deniz dünyaya açılan mavi bir kapıydı. Ve 
adeta aşılmaz bir duvar gibiydi. O kapı açıldığında 
başlarına nelerin gelebileceğini düşündüklerinde 
mutlaka uykuları kaçmış belki de kabuslar görmüş-
lerdir. Tüm bunları bilgisizlik yüzünden yaşadıklarını 

 



 

 



bilselerdi ne çok hayıflanırlardı kendilerine. 
Mısırlılar yabancılarla tanıştıklarında onlarla fazla 

içli dışlı olmadılar. Yabancılar onlara göre zavallı ve 
hor görülen insanlardı. Bu kendini beğenmişliğe he-
men bir kılıf da uydurulmuştu. Güya Güneş Tanrısı 
Ra da yabancılardan nefret ediyordu. Ve güneş sadece 
Mısırlılar'a ışıyordu. 'Yok devenin nalı' diyesi geliyor 
insanın ama biz böyle demeden Mısırlılar'ın hikayesine 
devam edelim. 

Kılıç güçlerine çok güveniyorlardı ama kendilerin-
den iyi kılıç sallayanlarla karşılaşınca şöyle bir durup 
düşünmek zorunda kaldılar. 

Kıyılarına ilk gemi yanaştığında neredeyse küçük 
dillerini yutacaklardı. Dünyaya açılan mavi kapı ara-
lanmış, aşılmaz sanılan duvar aşılmış ve ne idüğü be-
lirsiz dev bir nesne kendi kıyılarına doğru yanaşmak-
taydı. Varın kendinizi onların yerine koyun. 

Gel zaman git zaman Fenikeliler Mısır kıyılarını 
aşındırmaya başladılar. Kıbrıs'tan bakır, Malakit ten 
yeşil bakır taşı, Toros Dağları denilen Gümüş Dağla-
rı'ndan da gümüş elde edilip dolaşmaya çıkıyordu. 

Fil avcısı Nubyalılar Mısır'a geldiklerinde Mısırlılar 
gerdanlıklarını, bakır bıçaklarını, bileziklerini yere se-
rerlerdi. Bir zamanlar hor gördükleri Nubyalılar'la kı-
yasıya bir pazarlığa başlarlardı. Onların yanında da 
fildişi ve içinde altın bulunan kum olurdu. 

İnsanın yaşadığı dünyanın sınırları genişliyordu. 
Zamanla insanoğlu dağların tepesine çıktığında bun-
ların göğe değmediğini farketmişti. Filizden maden, 
madenden balta, baltayla da gemi yapılıyordu. Ge-
milerle dünyanın fethine çıkılıyordu. 

Bilim de sarp dolambaçlı yolları aşarak bugünkü 
seviyesine ulaştı. Eskiyle az mücadele etmedi ve bu 
uğurda az da bedel ödemedi. 

 



BİLİMİN İLK ZAMANLARI VE GELİŞİMİ 
Köleci dönemin başlarında kölelerin yaşadığı dra-

mın yanısıra aslında bilimin seviyesi de acınacak bir 
haldeydi. 

Küçük bir çocukken, belki birçoğumuz annemiz-
den bir şey istediğimizde "iki gün sonra " cevabını al-
mışızdır mesela. İki günün ne kadar sürdüğünü henüz 
bilmediğimiz için de sormuşuzdur; "iki gün ne zaman 
olacak?" Annemizde şöyle tarif etmiştir bize, " 
Yatıcaz kalkıcaz, bir daha yatıcaz kalkıcaz o zaman iki 
gün olacak". Böylece kafamızda canlandırmışızdır o iki 
günü... İşte o zamanlarda insanlar küçük bir çocuk 
gibi, hatta daha da bilgisizdiler. Ne günleri, ne ayları, 
ne mevsimleri ne yılları hesaplayabiliyorlardı. Öyle ki 
Mısır'da güneşin doğması için törenler yapılırdı. 
Firavun hergün tapınağın etrafında dönerdi. Yoksa 
güneşin doğmayacağı düşünülürdü. "Firavun olmak 
zor işmiş" diye düşünüp üzülmenize gerek yok. 
Çünkü Firavunlar aynı zamanda zalimlikleriyle de 
nam saldılar. 

Halk "güneş asası" denilen bir bayram kutlardı. 
Zayışayan güz güneşinin eline asa verilmesi gerektiği 
düşünülürdü. Güneşin bundan güç alarak yoluna daha 
kolay devam edebileceğine inanılırdı. "Pes doğrusu ! 
Güneşin asayla dolaştığını gören bir Mısırlı olmuş mu? 
Hem elsiz kolsuz güneş bu asayı neresiyle tutacaktı 
ki?" diyebilirsiniz. Ama güneş yavaş yavaş Mısır'a 
yüzünü çevirip de ışıkları zayışadığında, yaşlıların 
kemikleri sızlayıp, çocuklar büzüşmeye başlayınca 
kaloriferleri olmayan bu insanlar çareyi bir asa verip 
güneşi sevindirmekte bulmuşlardı. Belki de böylece 
halinden hoşnut kalacak ve onları terket-mekten 
vazgeçecekti. 

İnsanları korkutan şeylerden biri de Nil Nehri'nin 

 



 

 

 



zaman zaman taşmasıydı. Büyük ihtimalle bu da öf-
kelenen tanrıların işiydi. Hatta Nil Nehri tanrının ta 
kendisiydi. Bazen sinirleniyor, öfkeden kabarıyor kö-
pürüyor, önüne geleni kırıp geçiriyor, yıkıp sürüklü-
yordu. 

Yıllar yılları kovaladıkça Mısırlılar bu koca nehrin 
belli periyodlarla taştığını farkettiler. Gözlem ve bilgi 
birikimiyle gün geldi Nil'in ne zaman yükseleceğini 
suların ne zaman geri çekileceğini hesaplamaya baş-
ladılar. 

Bu yazıyı okuyan Mısırlılar varsa aramızda sakın 
gücenip küsmesinler. Amacımız Mısırlılar’la uğraşmak 
değil, insanoğlunun bilimi nasıl geliştirdiğine ışık 
tutmaktır. Kimse de kendi ataları güneşe asa armağan 
etmedi diye sevinmesin. Çünkü bugün bile Hızır el 
bassın diye eşiğe çuvalla un koyanlar, dilekleri kabul 
olsun diye ağaçlara çaput bağlayanlar vardır. 
Gökkubbeden medet umanlar vardır. 

Gökkubbe... Bu söz kelimenin gerçek anlamıyla 
gökyüzünün başımız üzerindeki bir tavan olduğunu 
ifade eder. Geçmişte atalarımız dünyayı zaten böyle 
düşünürlerdi. Onlara göre gökyüzü dünyanın üstünü 
örten bir sahan kapağıydı. 

Yeryüzü ve gökyüzü tarihi boyunca İnsanoğlunun 
dikkatini çekmiştir. Uçsuz bucaksız uzayı bilinçlerde 
canlandırmak zordur. Sadece uzaya değil dünya üze-
rine kafa yormak da zordur. Ama filozoşar dünya 
üzerine kafa yoruyor, dünyayı yorumluyorlardı. 

Heraklit'e sorarlar; 
- Kimden akıl öğrenmeli? 
Heraklit'se şunları söyler; 
- Gözlerimiz ve kulaklarımız bizim öğretmenimiz- 

dir. Dinlemek, bakmak gerek. 
Bunlarsız bir şey öğrenilmez. Bütün doğa dumana 

 



 

 

 



 

 



dönmüş olsa bile dünyayı koklayarak öğrenmemiz 
gerekirdi... Doğa gizlenmeyi sever.. Kendi kendinize 
sorular sorun... 

Evet kendi kendimize sorular soralım? 
Ben kimim? 
Nerede ve nasıl yaşıyorum? 
Bilimin işaret ettiği yoldan mı yürüyorum, yoksa 

"boşver abi dalgana bak" mı diyorum? 
Bilmediklerimi öğrenmeye çalışıyor muyum? 
Bu konuda atalarımızdan ders almamız gerekir. 

Onlara göre de bir hayli avantajlı olduğumuz yadsı-
namaz bir gerçektir. 

Çünkü, çeşit çeşit kumaş, kazak vs. dokumak için 
dokumayı örümceklerden öğrenmemiz gerekmiyor. 

Çünkü, türkü dinlemek, şarkı söylemek için bül-
bülün yolunu gözlemiyor yahut ona rastlamanın ha-
yalini kurmuyoruz. 

Çünkü, tek katlı yahut çok katlı ev yapabilmek 
için kırlangıçları izlememiz gerekmiyor. Gerçi hala ; 

" Kırlangıç yapar yuvayı 
Çamur sıvayı sıvayı" 
diye türkü söyleyerek evini çamurla sıvayanlarda 

var bu memlekette. Ama onlarınki çamur yerine kum 
çimento demir ve tuğla kullanacağını bilmediklerin-
den değil. Onları satın alacak paradan yoksun olduk-
larından... oysa Lidyalılar parayı bulalı kaç asır geçti 
şu yeryüzünde. 

Paranın değil de bilimin peşinden koşan filozoşardan 
biriydi Demokrit. "Bilge kişiye tüm yeryüzü açıktır" 
diyordu. Ömrünün çoğunu gemilerle oradan oraya 
gezerek geçirdi. Aslında böyle dolaşmak o dönemler 
tüccarların işiydi. Ancak O'nu Mısır'a Babil'e 
Hintliler'in yanına sürükleyen şey para-pul peşinde 
oluşu değil, bilginin, bilimin peşinde oluşuydu. Kah 

 



Hintli felsefe hocalarıyla konuşuyor kah Babil, Mısır 
ve Yunan filozoşarından öğreniyordu. Bilgi öyle bu-
günkü gibi internetten, kitaplardan, dergilerden insa-
nın yanıbaşına gelmiyordu. O zamanlar şöyle diyordu 
Demokrit; " evrenin merkezinde toplanan ağır 
atomlar dünyayı meydana getirdiler. Ağır atomların 
etrafında daha hafif olan suyun atomları yerleşti. 
Bunlardan da hafif olan havaysa merkezden çok 
uzakta kalmıştı!" 

O liman senin bu liman benim dolaşan, bu uğurda 
servetini tüketmekten kaçınmayan Demokrit, 
topladıklarıyla yine önemli bir servete kavuşmuştu. 
Elde ettiklerini kendi teknesiyle yoğurmuş ve bilime 
önemli katkılarda bulunmuştu. 

Demokrit gibi dönemin filozoşarı hem felsefe hem 
de doğa bilimleriyle ilgileniyorlardı. Yunanlı filozoşar 
ve araştırmacılar bu konuda başı çekiyordu. Zamanla 
felsefe ve doğa bilimlerinin yolları- özde birbirine 
bağlı gelişselerde ayrıldı. Böylece bir ayakları insan 
duygu düşünce ve bilincinin derinliklerinde diğer 
ayakları yeryüzü ve gökyüzünün derinliklerinde koş-
turmaktan bitap düşen bilimadamı ve düşünürler biraz 
rahatladılar. 

Köleci dönemdeki filozoşar internetten, büyük kü-
tüphanelerden yoksundular ama yabana atılamaz bir 
birikime de sahip olmuşlardı 'söz uçar, yazı kalır' de-
miş atalarımız. Yazının bulunuşu insanlık aleminin 
gelişiminde adeta bir çığır açmıştır. 

YAZI 
Yazının tarihi ilk başlarda resim yazılar biçiminde-

dir. Zamanla bu resimler sadeleşmiş ve sembollere 
dönüşmüştür. Sanıldığı kadar kısa bir sürede olma-
mıştır bu. 

 



Bilginin az olduğu dönemlerde saklanması da ko-
laydı, insan ancak yürüyerek gidebildiği mesafeler-
deki gördüklerini ve yaşadığı birkaç farklı olayı baş-
kasına aktarma ihtiyacı duyuyordu. Aslına bakarsa-
nız bu dönemdeki atalarımıza okuma yazma öğretip 
ellerine kağıt kalem verseydik bile yazacak çok fazla 
şey bulamazlardı. Ancak bilginin insan doğasına sığ-
mayıp taştığı aşamada ve tarihi bazı gelişmeler yaşayıp 
da bunları gelecek kuşaklara aktarma sorunuyla karşı 
karşıya kalındığında anıtlar imdada yetişti. Öncesinde 
masallar efsaneler ancak dilden dile aktarılarak uzak 
diyarlara ulaşıyordu. Özellikle gençler ve çocuklar 
ihtiyarlara bir anıta bir kitaba bakar gibi bakıyorlardı. 

Aslına bakarsanız yarım yüzyıl öncesine kadar bi-
zim topraklarda da oradan oraya dolaşıp saz eşliğinde 
masallar, efsaneler anlatan, şiirler okuyan, türküler 
söyleyip maniler dizen insanlar vardı. Bugün halk 
türkülerimizin çoğunu kimin yazıp söylediği belli de-
ğildir. Bizim gibi geri bıraktırılmış ülkelerde hala kağıt 
kalemin uğramadığı köyler ve mezralar bulun-
maktadır. 

Yine dost kabilelere o zamanlar telefon edilmiyor, 
telgraf çekilmiyor, e-mail gönderilemiyordu. Bir ha-
berci bu teknolojik cihazların gösterdiği mahareti 
göstermek zorundaydı. Haberciler iletecekleri haber-
leri unutmamak için ağaç kabuğuna veya balçık bir 
levhaya birkaç resim çizerlerdi. 

Atalarımızın tasvir yeteneği gerçekten görülmeye 
değerdi. Mesela taş üzerinde kılıçlı ve mızraklı asker 
şekilleri, galiplerin zafer törenleri, elleri bağlanmış 
savaş ganimeti köleler resmedilmişti. Özellikle de 
Mısır tapınaklarına bu tür çizimler bolca yapılmıştır. 
Tapınak duvarları bir kitap gibi toplumsal yaşamı 

 



resmederek yansıtmıştır. Tuğla veya bakraçla su ta-
şıyanlar.. Kölelerin başı üzerinde resmedilen sopalı, 
kırbaçlı adamlar.. 

Köleci devletin yasalarını ifade etmek gerekiyor-
du. Yine alınıp satılan malların, depo edilenlerin özel-
likleri ve miktarı kaydedilmeliydi. 

İlk Asya ve Afrika halkları yazı yazmayı başardılar. 
Mısırlılar sadece sessiz harflerle yazılan hiyoroglofiyi 
buldular. Alfabetik yazıysa ilk Fenikeliler tarafından 
icad edildi. Bugün kullandığımız Yunan ve Elam alfa-
belerinin temelinde de Fenikeliler'in alfabesi vardır. 

Mezopotamya halklarının da yazıya katkıları bü-
yüktür. İdeografi ve çiviyazısı edebiyatın gelişmesinde 
önemli bir rol oynadı. 

Babil'in Gılgamış Destanı'ysa hep ilgi odağı ol-
muştur. Gılgamış tanrısal güçlere karşı insanın ölüm-
süzlüğü için savaştı. 

İnsanoğlu ölümlüydü ve köleci dönemlerde yaşa-
yanları ilk başlarda en iyi anlatan ve günümüze taşıyan 
mezar taşlarıydı. Bu taşlar bir kitap sayfası gibi ölen 
kişi hakkında bilgi veriyordu. Mezarda yatan önderin 
akınları ve savaşları bu taşlara resmediliyordu. 
Kölelerin ve yoksullarınsa bir dikili taşları bile olmu-
yordu. Ezen ve ezilen arasındaki uçurum mezarda da 
devam ediyordu. 

MEZARLAR 
Mezar, mezarlık sözü hep korkunç ve ürkütücü 

gelmiştir insanoğluna. Hele de amaçsız yaşıyorsa insan 
ve tek gayesi bir bitki gibi yaşamaksa elbetteki ölüm 
ürkütücü gelir insana. Oysa her canlı gibi insanda 
ölümlüdür. Ve bugün ne mutlu bizlere ki yazı 
bulunmuş ve toplum için yararlılık gösterenler sadece 
toprak olmuyorlar. Aradan yüzyıllar geçse de tıp- 

 



kı Ateş Geçitleri'nde savaşan 300 Ispartalı gibi öğret-
meye devam ediyorlar. Bugün ölüm orucunda şehit 
düşen yüzü aşkın direnişçinin öğreteceği gibi. 

Öğrenmesini becerebilene zalimlerin, egemenlerin 
mezarları da çok şey anlatır. 

Geçmiş zamanlarda insanın öldükten sonra da ça-
lışması ve yemesi gerektiğine inanılırdı. Bu yüzden 
de ölenin yaşamını sürdürebilmesi için en çok ihtiyaç 
duyulacak aletler mezara konulurdu. Avlanmaları 
için erkeklerin mezarına mızrak, kadınlarınkine de 
yün eğirmeleri için kirmen konurdu. Yani yaşayanlar 
illede çalışsınlar diye ölülerini bile rahat bırakmıyor-
lardı. 

Her erkek mezarına bir mızrak, her kadın mezarına 
da bir kirmen konulsaydı sorun yoktu. Ama durum 
hiç de böyle değildi. Sınışı toplumla beraber mezarda 
da ayrımcılık yapılıyordu. Arkeologların yaptığı 
kazılarda adaletsizliğin örneği birçok mezar ortaya 
çıkmıştır. 

O dönemin mezarları mutlaka içinde gömülü olan 
kişi hakkında bilgi verirdi. 

Köleler efendileriyle beraber toprağa veriliyordu. 
Efendi ölünce kölesi de ona hizmet etsin diye bera-
ber gömülüyordu. Aynı biçimde kadınlar da kocala-
rının arkasından mezara girmeye zorlanıyordu. Çünkü 
kadınlar da değerli madeni eşyalar gibi efendinin 
malıydılar. 

Efendilerin mezarlarına şöyle bir bakmak bile kö-
lelik düzeninin içler acısı tablosunu farketmek için 
yeterlidir. Ve böylesine vahşice sömürünün, insan 
hayatının hayvanla aynılaştırıldığı bir düzenin sürgit 
devam etmesi düşünülemezdi. Efendilerine muazzam 
servetler kazandıran bu sistemin de çatırdama 
zamanı gelip çatmıştı. 

 



KÖLECİ DÜZENİN ÇATIRDAMASI 
VE ÇÖKÜŞÜ 
Köleci ekonomi, dönemine göre üretimi muazzam 

bir biçimde artırmış, güçlendirmiştir. Ancak bir süre 
sonra köle emeği nasıl üretimi artırdıysa tam tersine 
gelişimin engeli olmaya başlamıştı. Çünkü kölelerin 
çalışma alışkanlıklarını geliştirmede, üretkenliğini ar-
tırmada efendilerinin hiç mi hiç çıkarı yoktu. Bir köle 
canını dişine takıp çalışsa da ne kendinin ne de çoluk 
çocuğunun kursağına bir lokma fazla ekmek gir-
miyordu. Daha iyi imkanlarada sahip olamazdı hiçbir 
zaman. Efendilerin gözünü öylesine para hırsı bürü-
müştü ki, köleler ağızlarıyla kuş tutsalar yine de ya-
ranamazlardı. Öyleyse o puştlar için niye kendilerini 
paralayacaklardı ki? 

Alet edavatların kullanımına özen göstermiyor sık 
sık da kırıyorlardı. Bu nedenle sahipleri onlara en il-
kel aletleri veriyordu. 

Köle sayısı sürekli artmasına rağmen üretim aynı 
oranda artmıyor ve bu kalabalık verimliliği gün geç-
tikçe düşürüyordu. Kırbaç zoruyla çalıştırılıyor, çoğu 
köle de genç yaşta ölüp gidiyordu. Ve olgunlaşan bir 
meyveye benzeyen bu düzen önceleri sararıp soldu, 
sonra da çürümeye başladı. 

Asya ve Afrika imparatorluklarında birbiri peşisıra 
köle isyanları ve savaşları yaşanıyordu. Mısır'da ol-
duğu gibi bazı yerlerde bu ayaklanmalara her an köle 
haline gelebilecek zanaatçılar ve mülksüz yoksul 
köylülerde katılıyordu. Çin'deki isyanların haddi he-
sabı yoktu. Ayaklanmacılar kaşlarını kırmızıya boyu-
yorlardı. " Kırmızı kaşlılar" denilen bu ayaklanmaya 
yine zanaatçılar, balıkçılar ve küçük esnaf da katıl-
mıştır. Hatta zafer kazandılar, başkente yürüyüp orayı 
ele geçirdiler. İktidarının sallandığını gören yöneti- 

 



 

 

 



ci sınıf tüm gücünü seferber etti. İsyancılar kuvvetliy-
diler fakat bu nihai zafer için yeterli değildi. Güçleri 
dağınıktı ve gerekli disipline sahip değillerdi. 

Bu ayaklanmalar başarısızlığa uğramış olsada sö-
mürü çarkına sokulan ilk çomaklardı. Zarar veriyor, 
çökmekte olan sisteme farklı noktalardan darbeler 
vuruyordu. Ve özgürlük mücadelesinin ilk deneyim-
leriydi. Sadece bir deneyim elde ettiklerini söylemek 
isyancılara haksızlık olur. Kısmi ve geçici de olsa elde 
ettikleri başarılar da olmuştur. 

Köleci düzenin dağılmasının ilk belirtileri M.S 1. 
yüzyılın ortalarında başlamış ve 3. yüzyılda ise düzeni 
sarsan derin bunalımlara yolaçmıştı. Ve ülkelerde, 
kıtalarda bu sistemin yıkılışı farklı farklı biçimlerde 
olmuştur. En son Roma'da kölelik düzeninin çökme-
siyle son köleci devlet de yıkılmış oluyordu. 

SPARTAKÜS İSYANI VE ROMA 
Roma en üstün derecedeki köleci devletini kur-

muştu. Yunanistan, Afrika ve Asya devletlerinden 
farklıydı. Maddi servetin temel üreticisi kölelerdi. Bu 
anlamda köle savaşlarının en acımasızı da Roma'da 
verilmiştir. 

Roma bir tarım ülkesiydi. Bu yüzden de efendiler 
en fazla kâr elde edebilmek için topraklarında yığın 
halinde köle çalıştırıyorlardı. Pazar için üretim yapan 
büyük topraklar yani Latifundialar işte böyle oluştu. 

Roma'da köle pazarları kuruluyordu. Bu pazarlar 
canlı alışveriş merkezleriydi aynı zamanda. Satın 
alanlar da, satın alınanlarda insandı. Bu alışverişlerden 
para kazanan tacirler de ülkeden ülkeye cirit at-
maktaydı. 

- Heeyy bu mal kime ait? 
- Hemen geliyorum şu sattıklarımı arabaya bir 

 



yükleyeyim. Geldim işte.. 
- Kaça bunlar? 
- Hepsinin fiyatı farklı. 
- Mesela şu? 
- Tuzludur o, kesen kabarık mı? 
- Malı yakından görelim içi çürüktür belki. 
- Aç ağzını? 
- Eee.. iki dişi yok bunun. 
- Sen pazulara bakacaksın, iki dişi eksikse ne ol 

muş? Daha az yer işte.. Ha ha ha... 
- Şu ilerdeki de karısıyla çocukları istersen karı 

sıyla bir de kucağındakini vereyim. 
Fiyatta anlaşırız, ucuza malolur sana. 
- Yok onları istemem. Bunu tek başına kaça verir 

sin sen onu söyle? 
Bilim ilerliyor, yazı gelişiyor, gemiler limandan li-

mana mal taşıyor ama köleler pazarlarda koyun keçi 
gibi, elma armut gibi satılmaya devam ediyordu. 

Köleler bu şartlarda isyan etmeyip de ne yapsın-
lardı? Ve en büyük köle isyanı, Spartaküs isyanı pat-
lak verdi Roma'da. Ayaklanmanın önderinin adını 
alan bu isyan M.Ö 74 yılında yaşandı. Kentten kaçan 
birkaç düzine köle Vezüz yamacına vardığında artık 
bir ordu kadar kalabalıktılar. 

Tehlikeyi sezen egemenler güçlerini birleştirmiş ve 
60 bin kişilik bir ordu toplamışlardı. Yine de isyanı 
bastırmaları kolay olmadı. 

Ancak '71 yılında büyük çabalar harcayarak isyanı 
bastırdılar. Çünkü o dönemde Roma'da köleci sistem 
yıkılacak kadar zayıf düşmemişti. 

M.Ö 74-71 arasında yaşanan bu ayaklanma köle-
liğe karşı savaş geleneğini güçlendiren bir simge ol-
du. 

Sonraki yıllarda da isyanlar hiç dinmedi aksine 

 



büyüdü. 
Üretim sabote ediliyordu. Kölelere söz dinletemi-

yorlardı. Bundan dolayı büyük toprak sahipleri lati-
fundialar etrafında küçük özel işletmeler kurmayı daha 
kârlı buluyorlardı. Bu toprakları köleler işletiyor 
ürünün bir parçasını kendileri alıyordu. Ya da köleleri 
tamamen azat ediyorlardı. Bunlar da özgür küçük 
çiftçilere dönüşüyordu. Yine efendinin toprağında ya-
rıcılık yapanlar veya toprak kiralayan köleler oluyor-
du.. 

Yeni üretim tarzı efendiler için de köleler için de 
daha kârlıydı. Bağımlı çiftçiler durumuna gelen köle-
ler, verimi artırmak için ellerinden geleni yapıyorlar-
dı. Onlar çalıştıkça kendilerine düşen pay da bir nebze 
de olsa artıyordu. 

Bu arada vergiler zanaatçıların belini bükmüş, is-
yanlar siyasal çelişkileri derinleştirmişti. Bir taraftan 
da büyük toprak sahipleri birbirini ezmeye, küçükleri 
yoketmeye çalışıyordu. 

Roma İmparatorluğu'nun 476 yılında yıkılmasıyla 
köleci düzen de son bulmuş oluyordu. Artık daha ileri 
bir ekonomik ve toplumsal düzenin hakimiyeti baş-
lıyordu. Bir sonraki sisteme göre geri fakat köleci sis-
teme göre ilerici olan bu sistemin adı FEODAL DÜ-
ZEN'di. 

 



 

 



- BÖLÜM III - 

FEODAL 
TOPLUM 

 



 

 

 



Ağa, maraba, yarıcı sözlerini duymuşuzdur mutlaka. 
Eski Türk filmlerinden Kemal Sunal'ın Şener Şen'in 
filmlerinden aşinayızdır. Tarlaların nadasa bırakılması, 
öküzlere koşulmuş karasabanla sürülmesi, ülkemizde 
yaklaşık 50 yıl önce sıkça yaşanan gerçekler 
arasındadır. Kâh doğuda kalan bir yer için, kâh 
ülkemizin başka ücra bir köyünde rastlanırdı bu 
gerçekliğe.. Gerek filmleri seyredenler, gereksede 
Yaşar Kemal'in, Fakir Baykurt'un... bu dönemi anlatan 
romanlarını okuyanlar için, ağalık düzenini, kö-yün-
köylünün yaşamını, çilelerini gözünde canlandırmak 
zor değil. Aslında bugün bile ülkemizde ağa 
zulmünden kaçan köylülere rastlanabiliyor. Daha ya-
kın zamanda ağalarına karşı eylem yapan köylüler 
TV haberlerinde bile yeraldı. 

Emperyalist dönemde yaşıyoruz ama feodolizmin 

 



 

 

 



kalıntılarını bu şekilde de olsa görebiliyoruz. Çünkü 
her sınışı toplumun bir öncekinin bağrında yetişmesi 
gibi, yeni bir toplumsal sisteme geçildiğinde de, eski 
ilişkiler bıçakla kesilmiş gibi birden bire ortadan 
kalkmıyor. 

Ülkemizin yakın tarihlerinden biraz daha gerilere 
gittiğimizde tarihe meraklı olanlar Osmanlı İmpara-
torluğu'nun nasıl bir devlet olduğunu da gözlerinde 
canlandırabilirler. 

Osmanlı Devleti feodal bir devlettir ama Osmanlı-
larda feodalizm kendi özgünlüğünde şekillenir. Bu 
özgünlük Osmanlı Devleti'nin başından itibaren mer-
kezi otoriter bir yapıda olmasındandır. 

Ortaokul-lisede okuduğumuz tarih kitaplarında 
Osmanlı tarihi anlatılırken, Bursa'nın Söğüt Kasaba-
sı'nda henüz küçük bir beylik oluşundan ve Anado-
lu'daki diğer beyliklerden (Aydınoğulları Beyliği, 
Germiyanoğulları Beyliği, Karasioğulları Beyliği..) 
bahsedilir. Osmanlı Devleti bu beylikleri kendine 
bağlamış, merkezi devlet otoritesini başından itibaren 
kurmuştur. Zaten Anadolu'daki bu beylikler de diğer 
komşu beyliklerle olan çatışmalarında veya yabancı 
devletlerin saldırılarına karşı Osmanlı hakimiyetini 
kabul etmeyi kendi yararlarına bulmuşlardır. 

Osmanlı Devleti'yle başladık diye Osmanlı Devle-
ti'ni anlatacağımızı zannetmediniz değil mi? Amacı-
mız Osmanlı Devleti'ni değil, feodalizmi anlatabil-
mek. 

Feodalizm en klasik biçimiyle Avrupa toplumla-
rında yaşandığından, haliyle Avrupa ağırlıklı olacak 
anlatımımız. 

Feodal toplum genel olarak " ortaçağ", "ortaçağ 
karanlığı" olarak bilinir. Kiliselerin tutuculuğuyla, şö-
valyelerin, düklerin, kontların, senyörlerin varlığıyla, 

 



yoksulluğa, sömürüye, adeletsizliğe karşı çıkan köy-
lüleri-serfleriyle... feodal sistem ete kemiğe bürünür. 
Türkçe ifadesiyle, köylülerin tahsildarlara aşarları 
(öşür) ödemek zorunda kaldığı, zanaat ustası ahilerin 
devletin politikalarından memnun kalmadığı, 
beylerin, paşaların, padişahların savaşlarla kudretlerini 
artırdıkları, halklara istedikleri gibi zulmettiği bir 
düzendir bu düzen. 

FEODALİZMİN GELİŞMESİ 
Feodal toplum ilişkileri her sınışı toplum ilişkisinin, 

bir öncekinin bağrında geliştiği gibi, köleci toplum 
düzeninin içinde gelişti. 

Köleler çalışmalarının sonuçlarıyla ilgilenmiyor, 
işletmelere zarar veriyorlardı. Çünkü kölelerin, çalış-
malarından kendileri için elde edecekleri hiçbir şey 
yoktu. Köle sahipleri için köleleri çalıştırmak her ge-
çen gün daha zor hale gelmişti. Köleleri çalıştırmak 
için baskı gücünü artırmak ek masraf gerektiriyordu. 
Bu koşullarda kimi köle sahipleri, kölelere biraz top-
rak verip onları öyle çalıştırmayı daha kârlı buldular. 
Azat edilmiş kölelerin, verilen toprakları terketme 
hakları yoktu. Ve köleler bu sistemle kölelikten çıkıp 
toprak köleleri haline geliyordu. Köleler dışında kalan 
yoksul ve özgür köylülerde toprak köleleri haline 
getirildi. Köylülerin elindekine avucundakine el ko-
yan beyler, onları kendilerine bağımlı çiftçiler yaptı-
lar. Ve özgür kölelerle yoksul köylüler giderek kay-
naştılar, serf sınıfını oluşturdular. Çünkü üretim ilişkileri 
bakımından aynı konumdaydılar ve feodal sistemin 
ezilen sınıfıydılar.. 

Bir toplumsal düzenin hakim olması için sadece, 
diğer sistemin bağrında boy vermesi yeterli değildir. 
Evrim, tarihin, olayların açıklanmasında yetersiz ka- 

 



lır. Devrimler, devinimler alt-üst oluşlarla yeni bir sis-
tem hakimiyetini ilan eder. Feodal dönem için de 
böyle olmuştur. 

Köleci sistemin karakteristik örneği olan Roma 
İmparatorluğu 4.-5. yüzyıllarda son dönemlerini ya-
şıyordu. İmparatorluğun, çeşitli bölgeleriyle olan iliş-
kileri zayışamış, siyasi bunalımları artmıştı. Bunun 
sonucu olarak Roma İmparatorluğu Doğu ve Batı 
Roma İmparatorlukları olarak ikiye bölünmüştü. 

Roma İmparatorluğu'nun bölünmesinde, güçsüz 
düşmesinde halk isyanlarının etkisi vardır. Spartaküs 
isyanını herkes bilir. Kendisi de bir gladyatör olan 
Spartaküs, Roma İmparatorluğu'na karşı M.Ö. 74 
yılında başkaldırmış ve imparatorluk 3 yılın sonunda 
bu halk isyanını ancak bastırabilmiştir. Spartaküs is-
yanı, diğer halk isyanları o dönem için köleci düzeni 
yıkmaya yeterli olmasa da, büyük darbeler indirir. 
Köleci üretim ilişkileri üretimin gelişmesinin önünde 
set oldukça, üretimi artırmak için köylülere, azat 
edilmiş kölelere ekip biçebilecekleri toprak parçaları 
verilir. Bu ekonomik ilişkiler köleci toplumun içinde 
şekillenirken, halkın isyanları da köleci imparator-
lukları sarsmaya devam eder. Güçsüz duruma düş-
müş Roma İmparatorluğu, dışardan da Cermenler'in, 
Slavlar'ın istilasına uğrar ve Roma İmparatorluğu yı-
kılır. 

Roma İmparatorluğu'nun yıkılması, köleci siste-
min yıkılışını, feodal toplum ilişkilerinin güçlenmesini 
de beraberinde getirir.. 

Romayı istila eden Cermenler ve Slavlar'da köleci 
toplum ilişkileri tüm keskinliğiyle yaşanmıyordu. 
Cermenler ve Slavlar'da da sınıflar ortaya çıkmıştı 
ama ilkel ve ataerkil biçimleriyle. Cermenler ve 
Slavlar'da  kölelerin,   savaş   tutsaklarının   durumu 

 



 

 

 



 

 



Roma'daki özgür kölelerin ve köylülerin durumlarıyla 
aynıydı. Cermenler Ve Slavlar kölevi toplum sistemini 
yaşamadan feodal sisteme geçmişlerdi. Toplumlar 
tarihinde böyle örnekler vardır. Osmanlılar da köleci 
toplum ilişkilerini yaşamadan feodalizme geçen toplum 
ilişkilerine örnektir.. 

Cermenler'de ilkel topluluk ilişkileri parçalandı-
ğında toprağa bağlı ilkel topluluklar şekillendi. Top-
rak ailelerin özel mülkiyeti oluyordu. Roma İmpara-
torluğu ile Cermenler ve Slavlar'ın ilişkilerinin geliş-
mesi sınıfların biçimlenmesini de hızlandırdı. 

İstila edenler Cermenler ve Slavlar'dı ama Ro-
ma'da üretici göçler daha gelişmiş durumdaydı. İsti-
lacılar, daha gelişmiş durumdaki üretim düzeyini ka-
bul etmek zorunda kaldılar, toprak mülkiyetine do-
kunmadılar ama üretime atılım kazandırdılar. Ve Ro-
malı egemenlerle Cermen aristokrasisi birbirine karı-
şarak egemen sınıfı oluşturdular. 

Slavlar ise Bizans topraklarında kurdukları devlet-
lerle feodal ilişkilerin gelişmesini sağladılar. 

Batı Avrupa'da feodalizm klasik olarak bu geliş-
meler üzerinden şekillendi. 

FEODALİTENİN ÖMRÜ 
Feodalitenin ömrü çok uzun sürmüştür. 
Avrupa'da 5. yüzyıldan 17. yüzyıla kadar feoda-

lizm egemendir. 
Asya'da 3.yüzyılda da feodal toplum ilişkilerinin 

hakim olduğu devletler vardır. Genel olarak 12. yüz-
yıl boyunca hüküm süren feodal dönemde, Avru-
pa'da ve dünyada neler neler yaşanmamıştır ki...Bir 
insan ömrünü düşünün bu ömre neler neler sığmaz ki 
diye düşünülür...Koca 12 yüzyıla elbette ki iyisiyle 
kötüsüyle nice nice şeyler sığar.. 

 



1096'dan 1270'e kadar süren Haçlı seferlerinden, 
Amerika'nın keşfine islamiyetin doğuşundan, 600 yıl 
ayakta kalan Osmanlı Devleti'ne... kadar yaşananları 
sıralamaya bu sayfalar yetmez. 

Feodalizmin toplam ömrü genel olarak oniki yüz-
yıl kadar bir süre olsa da, feodalizm bu ömrü boyunca 
hep aynı kalmamıştır. Başlangıç dönemi, açılıp 
geliştiği dönem ve dağılıp parçalandığı dönemleri 
vardır. Başlangıç dönemi yukarı ortaçağ olarak ad-
landırılır, dağılıp parçalandığı döneme de aşağı ortaçağ 
denilir. Dünyada genel olarak 17. yüzyılın başları 
feodalizmin sonu kapitalizmin başlangıcı olarak 
değerlendirilir. 

FEODAL DÖNEMDE ÜRETİM İLİŞKİLERİ 
Baştan beri anlattığımız gibi feodal sistemde ege-

men sınıf feodal beyler senyörler; ezilen sınıf ise serf-
ler-köylülerdir. Yani " toprak köleleri" dir. 

Köle hiçbir şeye sahip değildir, çalışmasının ken-
disine bir faydası olmadığından, çalışmayı sevmez. 
"Toprak köleleri"nin ise sahip olduğu küçük bir top-
rak parçası ya da bir iş aleti vardır. Çalışmadan ya-
şamak akıllarından bile geçmez. Beylerin verdiği kü-
çük bir toprak, tırmık, pulluk gibi kimi tarım aletleri 
olduğundan, iş aletleri kırılmasın, eskimesin diye 
özenle çalışırlardı toprak köleleri. 

Köylülerin işlediği küçük toprak parçalarının kendi 
mülkleri olması seyrek rastlanan bir durumdur. 

Üretim araçlarının başında toprak geliyordu ve 
toprak senyörlerin elindeydi, iş aletleri de... Üretim 
için toprak ve iş aletlerinin köylüye verilmesi, onların 
bağımlılaşmasını-serfleşmesini (toprak köleliğini) 
artırıyordu. 

Feodal dönemde zanaat ürünleri de dahil, ürün- 

 



 

 

 



 

 



lerin hepsi köylü emeğiyle üretilirdi.. Köleci dönemin 
sonlarına doğru ekonomik çöküşün etkisiyle tarımdan 
ayrılan zanaat, feodalizmin ilk döneminde yeniden 
tarımla kaynaşmaya başlamıştı ve senyörün ve 
köylülerin zanaat mallarına olan ihtiyaçları yerel üre-
timlerle karşılanıyordu. Senyörlere bağlı malikane-
lerde (yurtluklarda) yerel kapalı ekonomiler oluş-
muştu. 

Feodal dönemde üretim köleci döneme göre ileri 
bir durumda olsa da, ilerlemede bir yavaşlık, teknikte 
genel bir durgunluk olduğu söylenebilir. Özellikle 
feodal dönemin ilk başları olan yukarı ortaçağ döne-
minde, üretici güçler yavaş gelişiyordu. 

Toprağın nadasa bırakılması, gübrelenmemesi, 
harman işlerinin tahta bir döveçle yapılmasından do-
layı verim de düşüktü. 

Küçük üretimin yaygın olması, üretici güçlerin bö-
lünüp parçalanmış durumu, yukarı ortaçağ döne-
minde, ekonominin ilerlemesine engel durumdaydı. 

Yurtluklardaki üretimin amacı senyörün ve çevre-
sinin ihtiyaçlarını karşılamak, eğer topraklar krala 
bağlıysa kralın ve maiyetinin ihtiyaçlarını karşıla-
maktı. Senyörlerin zevkleri, ihtiyaçları ve daha bir-
çok şey rantın ölçüsünü belirliyordu. Beyler köylülere 
eziyet etmek istediklerinde de köylülerin en zorunlu 
ihtiyaçlarını çekip ellerinden alabiliyorlardı. 

Köylünün zamanının çoğu feodal beylerin geniş 
toprağını işlemekle geçiyordu, az bir zamanı kendi 
toprağına ayırabiliyordu. Feodallerin, köylüleri tarla-
larında çalıştırmasıyla elde ettikleri ranta, angarya 
deniyordu. Günümüzde kullanılan angaryadan çalış-
mak sözü de buralardan gelmektedir. 

Angarya feodalizmin ilk döneminde yaygın uygu-
lanan bir rant biçimiydi. Tarımda teknik ve üretken- 

 



lik ilerleyince feodaller üretimi küçük köylü işletme-
lerine kaydırmayı daha karlı buldular. Çünkü köylü-
ler kendi toprağını canla başla işleyecek ve çıkan 
ürünün bir kısmına feodaller el koyacaktı. Köylülerin 
ürünleri üzerinden elde edilen ranta da aynî rant de-
nildi. Ürün üzerinden alınan rant zamanla yaygınlaştı. 

Sonra da para rant öne çıktı. Kentler geliştikçe 
ürünlerin bir kısmına ve daha sonra da bu ürünlerin 
parasal ederine el koyma ağır bastı. Feodaller rantla-
rının en büyük bölümünü toprak mülkiyetlerinden 
sağlıyorlardı. 

Köylüler feodal beylere sadece ekonomik yüküm-
lülükleri açısından bağlı değildi. Feodallere karşı daha 
birçok yükümlülükleri vardı. Topraklarını terket-me 
hakları yoktu. Gençler evleneceği zaman feodaller ilk 
gece hakkını dayatıyordu. Cesur Yürek filminden 
hatırlarız. İskoç halkı düğünde eğlenirken İngiliz 
kraliyet ordusu düğünü basar, ilk gece hakkını daya-
tır. İskoç halkı Wilhem Wolles önderliğinde ilk gece 
hakkı da dahil İngiliz feodallerinin tüm baskılarına 
karşı direnişe geçer.. Halk isyanları feodallerin hareket 
serbestliğini sınırlayan bir işlev görür. Bu sayededir ki 
mesela ilk gece hakkı yerine para ya da ürün olarak 
ödenen yükümlülükler geçer. Bu da feodaller için ek 
gelir kaynağıdır.. Feodallerin de yükümlülükleri 
vardır. Onlar da köylüleri diğer feodallere karşı 
koruyacaklardır. Ki zaten bu da kendi çıkarlarını ko-
rumakla eşdeğerdir.. 

İnsanlar bulundukları malikanelerden pek ayrıl-
mazlardı. Yollar kötü, yolculuklar kötüydü. Uzak yol-
culuğa çıkmak cesaret gerektirirdi. Haydutlar pusu 
kurar, yolcular tehlikelerle karşılaşırdı. Malikanelerde 
üretimler olurken ve insanlar yolculukları göze 

 



 

 

 



 

 



alamazken dünyaları da küçülmüştü. Her şeyi kendi 
etraflarında düşünüyorlardı. İnsanların dünyaları da-
ralıyordu, hatta " bilim adamları"nın bile... Sanki 
önceki bilim adamları bu sınırları genişletmemiş gibi, 
dünyayı dar bir oda olarak düşünmeye başlamışlardı.. 

Batıda bilim adamları din kitaplarına gömülürken, 
doğadan öğrenmeyi, doğaya bakmayı bir yana bı-
raktılar. Bilgiler, işin içine ruhanilik karıştırılarak an-
laşılmaz hale getirildi. 

Feodal dönemde manastırların, kiliselerin sayısı 
arttı. Çıkışında ilerici bir misyon yüklenen, bilime ya-
kın duran bu dini merkezler, sonraki yıllarda gerici-
leştiler. Artık manastırlar bilimi, bilgiyi günah sayı-
yorlardı. 

Bilim düşmanlığı gelişiyordu. Karanlık hüküm sü-
rüyordu. Papazlardan bile okuma yazma bilmeyenle-
rin sayısı artmıştı. 

Ortaçağ karanlığından bahsederken direk kilisele-
rin akla gelmesi boşuna değildi. Kilise görevlileri fe-
odal egemenlerle iç içe geçmiş bu dönemde kiliseler 
kendi başlarına bir yurtluk, malikane gibi olmuşlardır. 

Evet, Avrupa kiliselerin büyük etkisiyle ortaçağ 
karanlığı içindeyken doğudan ışık yayılıyordu. Çünkü 
doğu bilime beşiklik ediyordu. Doğudaki merkezi 
otoriter devletler üretimi düzene koyuyor, feodalizm 
canlılık dönemini yaşıyordu. 

Ticaretin gelişmesiyle dünyaya açılıyordu insanlar 
ve farklı dünya halklarını görüp tanıdıkça ufukları ge-
nişliyordu. Tüccarlar bu anlamda iyi bir iş görüyor-
lardı. 

Tüccarlar önceden yaya dolaşır yüklerini sırtlarında 
taşır, yollarda birçok tehlikelerle karşılaşırlardı. 

 



 

 



 

 

 



Örneğin İngiltere'de tüccarların bu tozlu ayaklarına 
atışa ticaret mahkemelerine, tozlu ayaklar mahke-
mesi deniliyordu. 

Doğuda ticaret daha bir gelişmişti. Baharat ve 
ipek yollarından ticaret malları gelip gidiyordu. 

Bir rahip, Çin'den ipek böceği yumurtasını gizlice 
getirmişti Bizans'a. Ve bu sayede Bizans ipeklerinin 
önü açılmış oldu. Bizanslılar dokumacılığı, doğudan 
öğrendikleriyle geliştirdiler. 

Kervanlar Hindistan'dan değerli taşlar ve baharat, 
Çin'den ipekli kumaşlar, Nubya'dan fildişi taşırlardı. 
Kervanların yolu Arabistan'dan geçerdi. Tüccarlar 
Mekke'ye uğrar hem ziyaret hem ticaret yaparlardı. 
Ticaret için gitseler de, Kabe'deki kutsal taşı görme-
den geri dönmezlerdi. Mekke'de panayırlar-pazarlar 
kurulurdu. 

Altın ve gümüş elde etmek için bakır alaşımlarıyla 
uğraşan alşimistler vardı. Alşimistler bakır alaşımlarından 
altın, gümüş elde edemeselerde, yaptıkları deneylerle 
kimya biliminin gelişmesine katkıda bulundular. 

Köleci dönemde Avrupa bilimin beşiğiydi, feodal 
dönemde bu görevi doğu üstlendi. Ve sonra bilim yi-
ne Avrupa'da yer buldu kendine. Kitapları, bilgileri 
tüm zorlukları fedakarlıkları göze alarak geleceğe ta-
şıyanlar çıkacaktı. 

ZANAAT VE KENTLERİN GELİŞİMİ 
Feodal dönemde zanaat ve ticaretin gelişmesiyle 

birlikte kentler gelişti ama birden bire olmadı bu ge-
lişim... 

Aynî rantlar sadece tarım ürünü olarak değil, zanaat 
ürünleri olarak da ödeniyordu. Mesela dokuma ürünleri 
olarak zanaatta demir işleri geliştikçe tarım aletleri de 
gelişti, ağır ve hafif sabanlarla üretkenlik arttı. 

 



Tarım aletleri yetkinleştikçe de köylüler zanaat 
için daha çok zaman ayırabildiler. Bu sayede demir-
cilik çömlekçilik gelişti. Köleci dönemde su değir-
menleri vardı, feodal dönemde buna yel değirmenleri 
eklendi. Su değirmenleri de kanatlı çarklarla yet-
kinleştirildi yaygınlaştı. Cervantes'in eserindeki yel-
değirmenleriyle savaşan Don Kişot, o dönemden ke-
sitler aktarır bizlere... 

Yurtluklar içerisinde zanaatçılarla köylüler arasın-
da ayrışma yaşandı. Feodalizmin açılıp gelişme dö-
neminde tarım ve zanaatlar ikinci kez birbirinden ay-
rıldılar. Uzmanlaşmayla birlikte zanaatçılar, ürünlerini 
satmak için pazarlara gitmeye başladılar. Zanaatçılar 
artık meta üretmeye başlamışlardı. 

Köydeki sömürü ağır geldikçe usta zanaatçılar 
başka yerlere açıldılar. Kentler, kasabalar ticaret ve 
zanaatın merkezi oldular. Zanaatçılardan kimileri 
kentlere gizlice gittiler, kimileri beylerinden izin ala-
rak. Köyde emek gücüne gereksinim azaldıkça bey-
ler ustalara daha fazla izin vermeye başladılar. Köy 
ve kent arasındaki farklılaşma giderek ortaya çıkı-
yordu. 

Köylerden ayrılan zanaatçılar, feodal beylerin ev-
lerinin yanında, kraliyetlerin çevresinde yerleşmeye 
başladılar. Buralarda kendilerini güvende hissediyor-
lardı. Mallarını satabilmek için kervanların mola yer-
leri, yol güzergahları da yerleşim yerleri arasındaydı. 
Üstelik buralara yerleşince kendilerine başka işler de 
buluyorlardı. Bir liman kentine yerleştiklerinde, ek 
olarak gemi yüklerini boşaltma vb. İşlerde de çalışa-
biliyorlardı. Kişisel bağımsızlıklarını kazanmak için 
paraya ihtiyaçları vardı. Para kazanmak için çalışı-
yorlardı. Ve sonunda beylere, kişisel bağımsızlıklarının 
bedellerini ödüyorlardı. 

 



 

 



 

 

 



Feodalizmin gelişme döneminde yerel ekonomiler 
biraz açıldı. Feodaller tarım ürünlerini satmak, 
zanaat ürünlerini satın almak için pazarlara gitmeye 
başladılar. Köylüler de fırsat bulduklarında pazarlara 
gidiyorlardı. Kasabalar yaygınlaşıyordu. Kırdan göçler, 
toplumsal işbölümüne daha bir hız kazandırmıştı. 

Ticaret geliştikçe pazarlar yaygınlaştıkça para da 
önem kazandı. Ama bu dönemde emek gücü henüz 
meta haline gelmemişti. 

İlk başlarda dış ticaret iç ticaretten üstündü. Tüc-
carlar başka yerlerden ucuza satın aldıkları malı pa-
halıya satarak para elde ediyorlardı. Paralarıyla para 
kazanıyorlardı. 

Köylüler alışverişlere katıldıkça da iç ticaret can-
landı, para değişimle değer kazandı. 

Kurulan kentler, senyörlerin toprakları üzerindeydi 
ve senyörler kentlerden en fazla kazancı sağlamak 
istiyorlardı. Bu yüzden kentin ileri gelenleri-yönetici-
leri ile senyörler arasında çelişkiler yaşanıyordu. 
Kent halkı senyörlerin karşısında kent yönetiminin 
yanında yeralarak haklarını savunuyordu. 

Kentler bağımsızlığını kazandıkça kent cumhuri-
yetler bile kuruldu. Ama kentin içinde de çelişkiler 
açığa çıkıyordu. 

Mülk sahipleri, büyük tüccarlar, tefeciler kentteki 
küçük feodaller kentin aristokrat (patrisyen) takı-
mıydı ve bunlar iktidarı ellerinde bulunduruyordu. 

Zanaat ustaları da kentin siyasal yaşamında lon-
calarla rol alıyordu. 

Ortaçağda kentlerde üretimin temelini zanaatçılar 
oluştururdu. Yani küçük üretim temeldi. Zaten feodal 
dönemin ayırıcı özelliği, kırda da kentte de belirleyici 
olanın küçük üretim olmasıdır. 

 



Kentlerde aynı meslekte çalışan zanaatçılar kendi 
meslek loncalarını da oluştururlardı. Loncalar meslek 
ilkelerini, imal ve satım koşullarını vb. belirlerdi. 

Ustaların loncalara girmesi zorunluydu. Çünkü 
lonca üyesi değilse ürünlerini satamazdı. 

Loncaların askeri bir yanı da vardı. Lonca şefleri 
bir askeri durum sözkonusu olduğunda üyelerini emri 
altında toplardı. 

Loncalar kurulduğunda ilerici bir rol yüklendiler. 
Çünkü üretimi düzenliyorlardı. Ama sonradan üreti-
min ilerlemesini engelleyen konumda oldular. Teknik 
gelişmelerin üretimde kullanılmasını engelledikleri 
de oldu. İlgili meslek loncaları çıkrığın kullanılmasını, 
keçeleme makinasının kullanılmasını yasaklamışlardı. 
Teknik gelişmeler uzmanlaşmalar oluyordu ama 
bunlar üretimi bütünleştiren bir sonuç yaratmıyordu. 
Küçük üretim yaygınlığını koruyordu. Tekniğin 
gelişmesiyle yeni yeni meslekler ve ayrı ayrı meslek 
loncaları kuruluyordu. 

Loncalar düzeninde kalfalar ve çıraklar, kalfa ve 
çırak olmaya mahkum hale geldiler. Usta olmaları 
için şahane bir eser üretmeleri ve ustalarının çok pa-
rayla kalfalıktan ustalığa geçiş şöleni düzenlemesi 
gerekiyordu. Ve aslında ustalar, işin püf noktalarını 
öğretme eğiliminde değillerdi, meslek sırrı diye sak-
ladıkları oluyordu. Hal böyle olunca da ustalar ayrı-
calıklı bir grup haline geldi. Ustalık da babadan oğu-
la geçer oldu. 

Feodal dönemde para önem kazandıkça feodaller 
ve emekçiler daha fazla borç almaya başladı. Fe-
odaller para rantlarını artırmak için köylülerin "öz-
gür" olmasını teşvik ettiler. Çünkü köylüler özgürlük-
lerini parayla satın almak zorundaydılar. Köylünün 
feodallere olan kişisel bağlılıkları önceki önemini yi- 

 



tirmişti. 
Köylülerin elindeki küçük toprak parçaları tefeci-

lere geçiyordu. 
Ticaret geliştikçe kentlerin önemi arttı. Bununla 

birlikte devletin merkezileşme eğilimi de arttı. Kral-
lıkların güçlenmesi, ticaret yollarının güvenliğini artı-
racak, feodal beylikler arasındaki kargaşalıkları, ön-
leyecek sağlam bir ekonomik ilişki kurulmasını sağ-
layacaktı. Kentliler merkezilikten yanaydı. Senyörle-
rin karşısında krallıkları destekliyorlardı. Çünkü kralın 
toprakları büyüdükçe, kentliler, ticaretle uğraşanlar 
çok daha geniş bir alanda güvenlik altında ola-
caklardı. 

Feodal devlet, öncelikli olarak toprak sahiplerinin 
egemenliklerini güçlendirdi. Kral, egemenliğini kur-
duğu bölgelerde kontlarına, düklerine toprak arma-
ğan ediyordu. Kimi feodaller, kralın maiyetine girme-
yi daha uygun görüyordu. 

Avrupa'da feodalizm klasik biçimiyle yaşanıyordu. 
Devlet baştan beri merkezi devlet otoritesi olarak 
şekillenmemişti. Feodalizmin ilerleme döneminde fe-
odal beylikler arasındaki dağınıklık ortadan kaldırıldı, 
merkezi devlet otoritesi sağlamlaştırıldı. Kraliyet 
düzeni ilk başlarda üretimi olumlu etkilediğinden ile-
rici misyonu vardı. Sonradan bu durum değişecekti. 

KİLİSE ve İKTİDAR SAVAŞI 
Feodal beyler krallar, halk üzerinde egemenlikleri-

ni sağlamlaştırmak için kiliselerden yararlandılar. 
Din, feodal beylerin sömürüsünü, hakimiyetlerini 
sağlamlaştırmada önemli bir rol üstlendi. Sömürüye 
karşı ayaklanmaların önünü kesmek için din, öteki 
dünyada cenneti vaat ediyor, "sana bir tokat atana, 
öteki yanağını uzat" anlayışındaki gibi yumuşakbaş- 

 



lılığı öğütlüyordu. Çünkü halkın sömürüsü kilisenin 
zenginliğinin de kaynağıydı. Öyle bir hale gelmişti ki, 
belli başlı kiliseler, en büyük toprak sahiplerinin için-
de yeralıyordu. Mesela Paris'teki Notre-Dame Kilise-
si'nin toprakları öyle büyüktü ki kilise, Fransa'nın en 
büyük toprak sahiplerinden biriydi. 

Kiliselerin hiyerarşik yapısı da feodal devletin yapı-
sıyla aynıydı. Başta papa bulunuyor, sonra papaya 
bağlı kardinaller, sonra daha alt kademeler geliyordu. 

Kilise iktidar savaşının içinde yeraldığı için, en bü-
yük toprak sahibi olmaktan bilimi sanatı tekelinde 
bulundurmaya kadar bir gücün sahibiydi. Feodal 
beylerle çelişkilerinden güçlenerek çıktı ve uzun bir 
sürece damgasını vurdu. 

Hıristiyanlık 11. yy.da Doğu Kilisesi ve Batı Kilisesi 
olarak ikiye bölündü. Bu bölünmede iktidar savaşının 
etkisi vardı. Bizanslılar Doğu Kilisesi olarak Or-
tadoksluğu, Avrupa feodalleri ise Katolikliği seçtiler. 

Kiliseler daha 11. yy. da halka karşı baskı kurumu 
gibi çalışıyordu. Adı baskıyla özdeş hale gelen Engi-
zisyon Mahkemeleri ise 13.yy. da (1231'de) kuruldu. 
Bu mahkemeler çaplarını giderek genişlettiler. Engi-
zisyon Mahkemeleri'nin kararlarıyla büyücü, cadı, 
dinden sapan denilerek yakılanların sayısı 200 bin 
civarındadır. Yakılanların % 85'i kadındır. Daha çok 
da cadı denilerek yakılırlar. Fransa'nın kadın kahra-
manı Jaanne d' Arc, düşüncelerinden ödün vermeyen 
Bruno yakılanlar arasındadır. 

Notre Dame'ın Kamburu adlı film o dönemde ya-
şananları yansıtır. Kilisedeki sapkınlıklar ve kadınların 
ne gibi gerekçelerle yakılmak istendiği, kilisede 
hapsedilen kitaplar, birçok şey vardır. 

İslamiyetin yayılışı da feodal dönemdedir. Diğer 
dinlerde olduğu gibi islamiyet de sömürüyü onayla- 

 



yan niteliktedir. " Zengin zengin doğar, fakir fakir" 
anlayışı, kaderci yaklaşım, bu dünyada çektiklerinin 
mükafatını cennette alacaksın telkinleri, sömürünün 
onaylanmasından başka bir şey değildir. 

Tüm dinlerin telkininde varolan şey, acıları yok-
lukları kabullenmek çözümü öteki dünyada aramak-
tır. Ama zulmün sömürünün olduğu yerde isyanlar da 
kendi akışını bulur, tarihteki yerini alır. Ancak bazen 
halklar dinlerin, devletlerin farklı yönlendirmelerine 
de kaptırırlar kendilerini. 

Kiliseler Avrupalı yoksul köylüleri kutsal toprakla-
ra ve doğunun zenginliklerine ulaşarak insanca yaşa-
ma olanaklarına kavuşacakları propagandasıyla se-
ferber ederler. Feodal beyler ve kiliseler, halkın mu-
halefetini isyanlarını üzerlerinden uzaklaştırmak, zen-
ginliklerine zenginlik katmak için Haçlı Seferleri'ni 
düzenlerler.  1096'dan 1270'e kadar 174 yıl içinde 

 

 



önemli 8 Haçlı Seferi düzenlenir. Hıristiyanlar Filis-
tin'de Kudüs Krallığı'nı kurarlar. Fransız, İngiliz, İtal-
yan, Alman, Suriyeli, Yunanlı, Ermeni bu krallık çatısı 
altında yaşarlar. 

İSYANLAR, SEMBOLLER ve BRUNO 
Feodal dönemde din ve iktidar iç içe geçtiğinden, 

feodalizme karşı mücadeleler dine yönelen bir yanı 
da taşır içinde. Burjuvazi önderliğinde feodalizme 
karşı yürütülen mücadeleler için de diğer köylü-halk 
isyanları için de geçerlidir bu. 

13.14. yüzyıllarda Avrupa'da köylü isyanları yo-
ğundur. Bu isyanlar kentlerdeki yoksul kesimlerinde 
desteğini alır. Köylüler bazen angaryanın ortadan 
kaldırılması, bazen işlediği toprağın kendine ait ol-
masını istedikleri için isyan ederler. Bazen istekleri 
çok cesaretli değildir. Angaryanın ortadan kaldırıl-
masını değil de azaltılmasını isterler. Eğer böyle olur-
sa, beyler kabul edebilir düşüncesiyle hareket ederler. 

Köylü isyanları hep yenilgilerle sonuçlansa da 
esas olarak devrimci üretici güçlerin gelişimine yol 
açarlar. Çarpışmalarda yenilmelerinin sebepleri ise 
genel olarak köylerin dağınık olması, tam bir örgüt-
lenmeden yoksun olmalarıdır. Köylülerin deneyimli 
önderleri de yoktur. 

Bu dönemlerde isyanlar çoğu kez dini içerikleriyle 
öne çıkarlar. Dini görünüşlü her isyanın, ekonomik 
ve toplumsal nedenleri de vardır. Egemen dine karşı 
savaşırken, esas olarak ekonomik ve toplumsal bas-
kıya karşı da ayaklanırlar. 

İsyan eden halklar kendilerini ifade eden sembol-
ler kullanırlar. Kırmızının isyanın sembolü oluşu, dev-
rimciliği ilericiliği temsil etmesi eskilere dayanır. As- 

 



 

 



lında ucu Spartaküsler'e kadar gider. 
Spartaküs isyanında, isyancılar, mızraklarının 

ucuna kızıl kalpak geçirirlerdi. Bu kızıl kalpak, özgür 
köleleri temsil ediyordu. Çünkü eski geleneklere göre 
azat edilmiş kölelerin başına kızıl kalpak geçirilirdi. 

Kızıl bayrak ise tarihte ilk olarak 8. yy. da Bağdat 
Halifeliği'ne karşı yapılan Gurgan'daki bir köylü isya-
nının sembolüdür. 

Çinliler yabancıların hakimiyetinden kurtulmak 
için verdikleri savaşta kırmızı mendilleri sembol olarak 
kullanırlar. 

Alevilerin, savaşırken alınlarına taktığı kızıl bantlar 
ve Yavuz Sultan Selim'in kızılbaş katliamı da Anadolu 
tarihinde unutulmazdır. 

Halk düşmanlarının kızıla düşmanlığının kökenleri, 
demek ki bu kadar eskilere dayanır. Kızıl, isyanın 
rengidir. 

Köpeklerin sembol oluşuna da yine eskilerde rast-
lamak mümkündür. Dünya dönüyor dediği, bilimi sa-
vunduğu için Bruno'yu yakan Engizisyon Mahkeme-
leri'nin baş tarikatlarından Dominiken Tarikatı'nın 
bayraklarında ağzında meşale tutan bir köpek başı 
vardır. Bu sembole göre tarikat üyeleri tanrının birer 
sadık köpeği olarak ağızlarındaki sembol meşaleyle 
yerde zındıkları ararlar.. 

Bruno bilime, bilgiye tutkundur. Bilgiler de ma-
nastırdaki kitaplarda saklı olduğundan ve Bruno on-
ları okumak istediğinden, manastıra papaz olarak gi-
rer. Dominiken Tarikatı'nın üyesi de olur. Odasında 
ise gizlice yasaklı kitapları okur. Kopernik'in yazdığı 
kitap da okuduğu kitaplar arasındadır. Kopernik bir 
bilim adamı, astronom ve doktordur. Mars'ın dünyaya 
uzaklığını  ilk ölçen,  dünyanın güneş etrafında 

 



döndüğünü söyleyen kişidir. O zamana kadar insanlar 
dünyayı evrenin merkezi sayar, güneşin dünya et-
rafında döndüğünü söylerlerdi. Kopernik bu görüşe 
bilimsel bir darbe vurdu. 1543'de ölmeden önce, bu 
görüşlerini araştırmalarını yazdığı kitabını bastırabil-di. 
İşte Bruno bu kitabı okudu. Ve yasak kitapları 
okuduğu için kiliseden uzaklaştırıldı. Bundan sonra 
Bruno, Avrupa'da birçok ülkeyi bilim adamı olarak 
dolaştı. Kendini bilime adadı. 

Birgün Dominiken Tarikatı Bruno'yu yurduna da-
vet etti. Bilimsel çalışmalarını yurdunda sürdürebile-
ceğini söyledi. Bruno da yurt özlemiyle inandı buna. 
Ama kandırılmıştı. Tutuklanıp işkencelerden geçirildi. 

Roma Kilisesi Bruno'yu kendi kilisesine istedi. Bü-
yük lokmaydı Bruno, zekiydi. Karşısında düşüncelerini 
kimse çürütemezdi. O halde Bruno kendi düşüncesini 
kendisi çürütmeli, inkar etmeliydi. Roma Kilisesi 6 yıl 
uğraştı Bruno'yla. Ama başaramadılar, dü-
şüncelerinden vazgeçiremediler. Sonunda, Bruno'ya 
komik kıyafetler giydirip gülünç hale getirerek ateşe 
atmakta çare buldular. Aslında bu, kilisenin Bruno 
karşısındaki yenilgisiydi. Çünkü Bruno ölmüş ama 
düşüncelerinden ödün vermemişti. Ve Bruno'nun ar-
dından bilime sahip çıkanlar, bu yolda ilerleyenler 
hep oldu. 

KİLİTLER KIRILIYOR KAPİTALİZM 
GELİŞECEK ZEMİN BULUYOR 
Nazım Usta bir şiirinde " Heraklit Heraklit, kabil 

midir akarsuya vurmak kilit" diyor. Kabil değil elbet-
te. Ama eskiden Heraklit'in sulara kilit vurduğu dü-
şünülürmüş. Haritalar çizilirken Cebelitarık Boğa-
zı'nın olduğu yerde, elinde anahtar olan bir dev çizi- 

 



lirmiş. Bu dev Heraklitmiş. Heraklit okyanusa açılan 
kapıların önünde taştan bir heykel gibi durur. Karanlık 
Denizi'ne (Atlas Okyanusu'na) açılmak isteyenlere 
geçit vermezmiş... Akdeniz'de yolculuklar yapan 
Fenikeliler'den Yunanlılar'a, Yunanlılar'dan Araplar'a 
geçen bir efsanedir bu. Akdeniz'den ötesi karanlık-
mış onlar için. Okyanus suları, dönemin gemileriyle 
yolculuk yapmaya kalkanlara haddini bildirirmiş. 
Okyanuslara açılmak cesaret gerektirirmiş. " Ama 
bir zaman gelmiş ki insanoğlu Heraklit'in elindeki o 
anahtarı almış ve okyanuslara açılmış. İşte tam bu-
rada, vay be Osmanlılar nelere kadirmiş diyesi geli-
yor insanın. Ne alakası var demeyin. Bir alakası var 
elbette. 

1453'de Fatih Sultan Mehmet İstanbul'u fethedince 
batı dünyası sarsılır. Osmanlı Devleti fetihlerine 
devam ettiği için Avrupalılar'ın Akdeniz ülkeleriyle 
deniz ticareti sekteye uğrar. Portekizliler, İspanyollar 

 

 



eskisi gibi Arap ülkeleriyle ticaret yapamazlar. Mısır 
dan Balkanlar'a kadar Akdeniz sahilleri zamanla Os-
manlılar'ın denetimine geçtiği için Avrupalılar başka 
ticaret yolları aramaya başlarlar. Çünkü batının do-
ğuyla bağı kesilmiştir. 

Önceden baharatlar Hindistan'da n deniz yoluyla 
Arabistan'a, Arabistan kıyılarından da develere yük-
lenip hacılarla Mekke'ye getirildi. Tüccarlar Mek-
ke'de hem kutsal Karataş'ı ziyaret eder hem de ticaret 
yaparlardı. Sonra da yüklerini bir gemiye yükler 
Mekke'den batıya-Bizans'a götürürlerdi. İpeklerde 
Çin'den Bizans'a oradan batıya ulaşırdı. Batı böylece 
doğunun zenginliklerinden mahrum kalmazdı. Os-
manlı Devleti'nin fetihleriyle bu zenginliklerden mah-
rum kaldılar. Batılı beyler, "krallar, yemekleri güzel-
leştiren baharatlardan, giysilerine saraylarına şatafat 
katan ipeklerden, altınlardan mahrum kalmak iste-
mediklerinden başka yollar aramaya koyuldular. 
Gerçi Osmanlı'nın İstanbul fethinden önce de batı 
dünyasıyla doğu arasındaki ticaret önemini yitirme-
ye, azalmaya başlamıştı. Çünkü Hıristiyan aleminin 
lideri papa müslümanlarla ticaret yapılmasını yasak-
lamış, buna karşılık olarak Mısır Sultanı da ülkesinde 
kafirlerden yüksek vergi alınmasını buyurmuştu. 
Ama yaşanan sorunlara rağmen tüccarlar ticaretin 
bir yolunu bulup, din vb. Ayrımcılıkları pek de dikkate 
almıyorlardı... Osmanlı'nın fetihleriyle batı açısından 
ticaret tamamen sekteye uğradı. Her ne kadar vay 
be Osmanlılar nelere kadirmiş desek de, esas olarak 
batılılar Hindistan'a ulaşmak, doğunun zenginliğinden 
yararlanmak isteğiyle harekete geçtiler. 

Hindistan'a giden yeni yollar bulma isteği denizlere 
vurulan kilidi kırdı. Denizleri aşacak cesaretli insanlar 
çıkmaya başladı. Karanlık Denizi'ne açılmak 

 



 

 

 



için gemiler yapıldı. Krallar servetlerini ortaya koya-
rak denizcileri cesaretli olmaları için teşvik ettiler. 
Krallar daha neler yapmadılar ki.. 

Portekiz Kralı geçit versin diye Fırtınalar Bur-
nu'nun adını değiştirdi. Burnun adı Ümit olursa geçit 
verir diyerek, burna Ümit Burnu adını verdi. Amaç 
zenginliklere ulaşmak hırsı da olsa, bu çabalar yeni 
gelişmelerin önünü açtı. 

1497'de Portekizli Vasco da Gama baharatlara 
ulaşmak için denize açıldı. Ümit Burnu, Vasco da Ga-
ma'nın gemilerine geçit verdi ve o gemiler Afrika'yı 
dolaşarak doğuya yöneldiler, Hindistan'a ulaştılar. 

Aynı dönemde ( 1490'larda) İspanyollar ve İngiliz-
ler de Hindistan'a ulaşmak istiyorlardı. Karanlık De-
nizi'ni ( Atlas Okyanusu'nu) aşarak kestirme yol bul-
maya çalıştılar. Kristof Kolomp İspanya'yı temsil 
eden bir amiral olarak denize açıldı. Aslen Cenovalı 
olan Kristof Kolomp İspanya'ya gittiğinde amiral ola-
rak onların hizmetine girdi. 1492'de Karanlık Deni-
zi'ne açıldı. Kolomp Hindistan'a ulaşmayı çok isti-
yordu. Hedefine öyle bağlanmıştı ki, denizi aşıp karaya 
ilk çıktığında gördüğü insanları Hindistanlı zannedip 
Amerikalı yerlilere "indios" dedi. Kolomp hedefine 
öyle bir dalmıştı ki, yeni bir dünya keşfettiğini 
anlayamadı, keşfinin bir keşif olduğunu bilemedi. 

Americo Vespuçi, Kolomp'tan daha sonra gitse 
de buralara, gittiği yerin yeni bir yer olduğunu anla-
dı. Keşfinin bilincinde oldu, yaşadığı an'ı kavradı. Ve bu 
yeni yerlere Americo Vespuçi'nin adı verildi. Sanki 
Amerika keşfedilmeden önce oranın sahipleri yokmuş 
gibi, İspanyollar, daha sonra da İngilizler çıktılar 
Amerika'ya, o toprakları sahiplendiler. 

Amerika'yı keşfedenler, oradaki yerlilere ülkeleri-
nin adlarını sorduklarında yerliler " Kisseyya" diye 

 



cevapladılar. Kisseyya onların dilinde dünya demekti. 
Onlar dünyayı yaşadığı yerlerle bir tutuyorlardı. 
Keşfedenler ise önceden dünyada böyle bir yer oldu-
ğunu bilmiyorlardı ama kendi ülkeleri dışında başka 
ülkeler olduğunu biliyorlardı. 

İspanyollar bu yeni topraklara altın için gidiyorlar-
dı. Amerika'nın güneyi İspanyollar'ın istilasına uğra-
dı. Kuzeyi ise oralardan toprak elde etmek isteyen İn-
giliz ve Fransızlar'ın hakimiyetine giriyordu. 
İspanyollar'ın Portekizliler'in, Hindistan'a Çin'e 

gitme istekleri yeni bir kıtanın keşfine yol açmıştı. 
Macellan ise okyanusu aşarak Hindistan'a ulaşmak 
isterken, deniz yoluyla dünyayı dolaşmış oldu. 

Aslında Marko Polo adında Venedikli bir tüccar 
13. yy. ın sonlarında dünyayı dolaşmış, gördüklerini 
anlatan bir kitap da yazmıştı. Ama Morko Polo yalan-
cılıkla suçlanmıştı. 1400'lü yılların sonlarında ise 
böyle bir gelişme artık kabul edilebilir bir duruma 
gelmişti. 

1453'de İstanbul'un fethi burjuva tarihçilerine göre 
ortaçağın sonu, yeni çağın başlangıcı olarak de-
ğerlendirilir. Oysa insanlık tarihinde belirleyici olan 
fetihler değil, üretici güçlerin, üretim ilişkilerinin geli-
şimidir. 

15. yy. ın 16. yy. ın başındaki gelişmeler kapitalist 
ilişkilerin hızla gelişmesinin de zemini oldu. Yeni yer-
lerin keşfi yeni sömürü kaynakları demekti. Keşfedilen 
yerler yağmalandılar. Sömürgeciler gittikleri yerlerde 
önce basit şeyler alıyorlardı. Sonra buna da gerek 
duymadılar. Silah zoruyla sömürge ülkelerin zen-
ginliklerine el koydular. Bu durum servetlerinin art-
masını getirdi. Batı Avrupa ülkelerinde sömürge fe-
tihleri savaşları başladı. 

Diğer yandan ticaret için yapılan üretimlerde ge- 

 



lişmeye, ticaretle uğraşanların elinde sermaye birik-
meye başlamıştı. Köylülerin topraklarının, feodal 
beyler tarafından zorla hileyle ellerinden alınması da, 
emeğinden başka satacak bir şeyi olmayan bir sınıfın 
doğmasını beraberinde getiriyordu. 

Mülksüzleştirilmiş köylülerin çoğu ticaret için üre-
timin yapıldığı basit elbirliği üzerine kurulu işletme-
lerde çalışmaya başlarlar. 

Avrupa ülkelerinde kapitalist ilişkilerin gelişmesi, 
ideolojik alanda da ifadesini bulur. İtalya kapitalist 
ilişkilerin gelişmesinin merkezi durumundadır. Burjuva 
ideologları eski uygarlığın yeniden dirildiğine ina-
narak bu döneme Rönesans ( Yeniden Doğuş) adını 
verirler. Bilimde teknikte ilerlemeler, gelişmeler sağ-
lanır doğa bilimleri gelişir. 

Hümanizm de Rönesans döneminin yani burjuva 
ideologlarının bir ürünüdür. Bireyi öne çıkaran, dine, 
feodal baskılara karşı özgürlükçü bir düşünceyi ifade 
eder hümanizm. Burjuvazinin güçlenmek için o dö-
nemde ihtiyaç duyduğu şeylerdir bunlar. 

Gelişmelerin önünün açılabilmesi için dinin etkisi-
nin de kırılması gerekmektedir. Feodalizmin bağrında 
boy veren yeni sömürücü sınıf burjuvazi, dine karşı 
tümden savaş açmak yerine, ona kendisinin de ih-
tiyacı olacağı düşüncesiyle, etkisini kırmaya, sınır-
landırmaya çalışır. Katolikliğe karşı protestanlık gelişir. 
Protestanlık dinde kilisenin etkisini sınırlayan bir 
anlayışa sahiptir. Katolik kilisesi protestanlığı ezmek 
için de elinden geleni yapar. Din görüntüsü altında 
aslında yaşanan bir iktidar savaşıdır. Ve tarihsel akı-
şının önünde durmak mümkün değildir. Kilise re-
formlar yapmak zorunda kalır. Burjuvazi yeterince 
gelişip güçlendiğinde kendi sisteminin-kapitalizmin 
hakimiyetini ilan eder. 

 



 

 



- BÖLÜM IV - 

KAPİTALİST 
TOPLUM 

 



 

 

 



Kapitalizm pazar ekonomisinin hakim olduğu bir 
toplumsal sistemdir. Bugün içinde yaşadığımız ko-
şullar da, bu sistemin bir parçasıdır. Kapitalizmde her 
şey alınıp-satılabilir meta (mal) haline getirilmiştir. 
Esas nokta ise emek gücünün meta haline gelmesi-
dir. 

Kapitalizm basit meta üretiminin gelişmesinden 
doğmuştur. Meta üretimi (satış için yapılan üretim) 
köleci dönemde de feodal dönemde de vardır. O dö-
nemlerde köylüler, zanaatkârlar, ürettikleri ürünlerin 
bir kısmını satarak, kendilerinde olmayan başka bir 
ihtiyaçlarını karşılarlardı. Sattıkları ürünler bizzat 
kendi emekleriyle ürettikleri ürünlerdi. O dönemlerde 
satılan ürünlerin yani meta ekonomisinin genel eko-
nomi içindeki payı çok küçüktü. Ama feodal döne-
min sonlarına doğru ticaret gelişim gösterdikçe za- 

 



naat ürünleri ticaretin ihtiyaçlarını karşılayamaz hale 
geldi. Zanaat ürünlerinden ticaret doğmuştu ama artık 
ticaret için üretim amacı şekilleniyordu. 

Bu amaç için manifaktür üretime geçildi. Yani ma-
kinaların olmadığı fabrikalar kuruldu. Ticaret mer-
kezleri manifaktür üretim için uygun yerlerdi. Yoksul-
laşan zanaatkârlar, köyünden ayrılanlar buralarda 
çalışmaya başladılar. Çalışanlar birarada işbölümüy-le 
parça parça işleri yaparak üretimi gerçekleştiriyor, 
böylece ticaret için gerekli meta üretimi sağlanıyor-
du. Manifaktür sahipleri, ticaretle uğraşanlarda gide-
rek zenginleşiyordu. Manifaktür üretim kapitalist üre-
timin gelişmesinde bir evre oldu. Kapitalist sistemde 
meta üretimi evrensel bir nitelik kazandı. 

Basit meta üretimiyle kapitalist meta üretimi ara-
sında fark vardır. Basit meta üretimi, köylülerin zana-
atkarların kendi emeğinin sonucudur. Kapitalizmde 
ise üretenlerle ürünlerin sahibi olanlar farklıdır. Kapi-
talist meta üretiminde ücretli emeğin sömürüsü var-
dır. 

Azınlığın hakim olduğu tüm sınışı toplumlarda sö-
mürü vardır. Ama her sınışı toplumda sömüren ve 
sömürülen sınışarı diğer toplumsal sistemlerden ayı-
ran farklarda vardır. 

Kapitalist toplumda temel sınışar burjuvazi ve 
proletaryadır. 

Burjuvazi, kelime karşılığı olarak kent soylusu an-
lamına gelir. Kentler esas olarak kapitalizmle birlikte 
gelişmiş, ticaretle uğraşanlar, zenginleşmiş zanaat-
kârlar, kentin ileri gelenleri-soyluları bu sınıfı oluştur-
muştur. 

Burjuvazi kavram olarak kullanılırken genelde 
önüne bir sıfat eklenir, tekelci burjuvazi işbirlikçi te-
kelci burjuvazi, ticaret burjuvazisi, orta burjuvazi, kü- 

 



 

 



 
çük burjuvazi gibi. Kendi içinde böyle adlar altında 
ele alınsa da en genel anlamda burjuvazi, denildiğin-
de kapitalist sistemin sömürücü sınıfı kastedilir. Ka-
pitalist sistemin egemen, sömürücü sınıfı burjuvazi-
dir. ( Küçük burjuvazi sömürücü değil, sömürülen bir 
ara sınıftır. ) Proletarya ise sömürülen sınıftır. Kapita-
list sistemde başka sınıflar bulunmaz mı? Bulunur el-
bette. Ama kapitalist toplumun temel sınıfları burju-
vazi ve proletaryadır. " İki sınıf bilirim. Burjuvazi, pro-
letarya." Bu repliği bir yerlerden hatırlayanımız var-
dır mutlaka. " Dünyayı Sarsan 10 Gün" adlı Sovyet-
ler'i anlatan filmde böyle deniliyordu. Kapitalizmin 
temel sınıflarından bahsedilince biz de böyle diyece-
ğiz. Ama kapitalizmde köylüler de, toprak ağaları da, 
başka ara sınıf ve katmanlar da vardır. Ancak tüm bu 
sınıf ve katmanlara kapitalizmin eli değmiştir. Mesela 
toprak ağaları ve köylüler, feodal dönemde varlık- 

 



larını sürdürdükleri gibi değillerdir. Değişime dönüşüme 
uğramışlardır. 

Proletarya, emeğini satarak geçinmek zorunda 
olan işçidir. İşçiyi, köleden, serfden ayıran fark vardır. 
İşçiyi kimse zorla çalıştıramaz, ama hayat zorunlu kılar 
çalışmasını. Çünkü üretim araçlarından, geçinmek 
için gerekli araçlardan yoksundur. Mesela ekip 
biçip karnını doyurmaya yetecek, geçimini sağ-
layacak bir tarlası yoktur. Mesela kendine ait bir 
ayakkabıcı dükkanı açsa, çoluk çocuk ayakkabı ya-
parak geçinmeye çalışsa, piyasada tutunacak koşulu 
yoktur. Zaten işçi sınıfını ilk başta, tarlalarından olan 
köylüler, zanaatlarıyla artık geçinemeyecek duruma 
gelen, yoksullaşan zanaatçılar oluşturmuştur. 
Şehirlerde toplanan bu yoksullaşan kesimlerin yapa-
cağı tek şey emek gücünü satışa çıkarmaktır. Kapi-
talizmde emek gücü meta haline gelir. Yani işçi fiziki 
ve beyinsel çalışma yeteneğini deneyimini satışa su-
nar. Çünkü emek gücünü satma özgürlüğüne sahip-
tir. 

Her metanın bir değeri vardır. Metaları bir ihtiyacı-
mızın karşılanmasında kullanırız. Mesela iğne ipliği 
söküğümüzü dikmede kullanacağımız için bir değeri 
vardır. İhtiyaçlarımızın karşılanması açısından ifade 
ettikleri değer, metaların kullanım değeridir. Bir de 
metaların gerçek değeri vardır. Her metanın gerçek 
değeri ona harcanan toplumsal emekte ifadesini bu-
lur. Mesela iğne ipliğin hikayesini düşündüğümüzde, 
bize ulaşana kadar toplumsal bir emek harcandığı 
görülür. O iğne ipliğin gerçek değeri toplumsal 
emekten üzerine düşen pay kadardır. 

Emekgücü de bir metaysa, bu metanın da bir de-
ğeri vardır. Kişinin emekgücüne sahip olması, bu gü-
cünü koruyabilmesi için yemesi,  içmesi,  giymesi, 

 



barınması, varsa ailesine bakması, ailesi için gerekli 
olan şeylere yetebilmesi gerekir. İnsanın ihtiyaç duy-
duğu şeyler çeşitlenebilir. 

Sosyal kültürel bir faaliyete katılmak, düzenli ga-
zete almak da bir ihtiyaçtır mesela. Ama nedense iş-
çi-emekçi sürekli çalıştığı halde aldığı ücret zorunlu 
ihtiyaçlarını karşılamaya yetmez. Mutfak masrafla-
rından, diğer harcamalarından her geçen gün kısmak 
zorunda kalır. Oysa çalışmadan kazanan, kârlarına 
kâr katmaya devam eden birileri vardır mutlaka. On-
ların ekonomileri büyüdükçe, yoksullaşma oranı ar-
tar. Çünkü yoğun bir sömürü vardır. 

Kapitalizmde sömürüyü maskeleyen şey işçiye 
ödenen ücrettir. İşçiye emeğinin karşılığı, aldığı üc-
retle ödeniyormuş havası yaratılarak sömürü gizlenir. 
Oysa işçiye ücret olarak ödenen emeğinin karşılığı 
değildir. İşverenin satın aldığı emekgücüdür, emeği 
değil. Emek üretim esnasında harcanır. İşçi üretim 
aşamasında hem kendisi hem de kapitalist için emek 
harcar. 

Önceden de köylüler hem kendileri hem de ağaları 
beyleri için çalışırlardı. Hasat zamanı ürünlerin çoğuna 
beyler ağalar el koyarlardı. 

Ve el koydukları ürünler üzerinden zevk-ü sefa 
içinde yaşarlardı. Kapitalizmde ise işçinin kapitalist 
için çalıştığı sürede elde edilen fazla ürün, artı-değe-re 
dönüşür. Yani üretimin çoğu kapitalistlerin elinde, 
başka emekçileri sömürecek bir sermayeye dönüşür. 
Yaratılan artı -değer, kapitalistlerin sadece lüx vb. ih-
tiyaçlarının karşılanmasında kullanılmaz. Kapitalist-
lerin elinde bir sömürü aracı haline gelir. Yani artı-de-
ğer, artı -değeri yaratan sermayeye dönüşür. 

Kelime anlamı olarak kapital, anamal, sermaye 
anlamına gelir. Kapitalizm, sermaye sahiplerinin ha- 

 



kim olduğu bir toplumsal sistemdir. Her malı mülkü 
olan sermaye sahibi midir? Eğer her evi, arabası, ar-
sası vb. olan bu düzenin hakim sınıfına dahilse evet. 
Ama içlerinden bazıları küçük dağları ben yarattım 
havasında olsalarda, bu düzenin hakimi değillerdir. 
Malın mülkün kapitalist anlamda sermaye olabilmesi 
için bir artı değer üretmesi gerekir. Sermaye ken-
diliğinden bir artı-değer yaratmaz. Sermaye emeğin 
sömürüsünde kullanılıyorsa artı-değer yaratır, artı-
değer de sermayeyi artırır. 

Artılar-eksiler, bölmeler-çarpmalar da kafamızı 
karıştırıyor demeyin sakın. Her şeyi bir cümlede hal-
letmek mümkün olsaydı eğer ne güzel olurdu. Ama 
artı -değere girmeden de olmuyor. 

Kapitalist sistemde üretimin amacı işte bu artı-de-
ğere sahip olmak, yani en yüksek kârı elde etmektir. 
Artı -değeri artırma hesapları, yani kâr hırsı üretimin 
itici gücü haline gelir. Üretimin gelişip gelişmemesi 
hangi alanda gelişeceği kapitalistlerin kâr hesapla-
rıyla ilgilidir. 

Artı-değer elde etmenin bir yolu işçileri daha uzun 
süre çalıştırmaktır. Bu yüzden mesai saatlerini uzat-
mak isterler. Uzun süreli çalıştırmaya karşı mücade-
leler yükselince, kapitalistler elde edecekleri artı-de-
ğerleri artırmak için emeğin verimliliğini artırma yo-
luna da giderler. Teknolojideki gelişmelerin kullanıl-
masıyla emeğin verimliliği artar. Böylece üretimde 
artar ama işçinin ücretinde bir artış olmaz. Aksine 
teknolojinin kullanılmasıyla üretim daha kolay hale 
geldiğinden kadın emeğinden çocuk emeğine kadar 
kullanılmasının da önünü açar. Emek gücünün değeri 
düşer. 

Kapitalizmin temel ekonomik yasası artı-değer el-
de etme yasasıdır. 

 



 

 

 



 

 



Kapitalist sistemin temel çelişkisi bu üretim siste-
minin içinde vardır, onun ayrılmaz bir parçasıdır. Ka-
pitalizmle birlikte üretimin toplumsal niteliği alabildi-
ğine artar. Üretimin toplumsal niteliği, sadece belli 
üretim merkezlerinde üretimin birarada yapılması, 
üretimin genişlemesi açısından değildir. Üretim dal-
larının birbirleriyle olan bağı, bütünlüğü, birbirini et-
kilemesi alabildiğine artar. Kapitalizm üretimde gir-
medik alan bırakmaz. Üretimin toplumsal niteliğiyle, 
üretim araçlarının özel mülkiyeti uzlaşmaz bir çelişki-
dir. Bir yanda çalışan, üreten bir çoğunluk, öte yanda 
üretime el koyan azınlık vardır. 

Kapitalizmde ekonomik bunalımlarda bu çelişkiden 
kaynağını alırlar. Kapitalistler daha fazla kâr hırsıyla 
üretimi artırdıkça, piyasaya sunduğu bu ürünler alıcı 
bulamaz. Çünkü sömürerek daha fazla kâr elde ettiği 
kesimlerle ürününü satacağı kesimler aynıdır. 
İnsanlar da ihtiyacı olmadığından değil, sömürüden 
kaynaklı alım gücü düştüğünden bu ürünleri alamaz-
lar. Piyasada ürün bolluğu kendini gösterir. İşte bu 
ürün bolluğu, yani aşırı üretim, ekonomik bunalımla-
rın nedenidir. Bunalım dönemlerinde emekçi kesim-
lerle sömürenler arasındaki çelişki derinleşir. Çelişki 
mücadeleye yansır. 

Kapitalizm üretimin toplumsallaşmasını sağlama-
sıyla sosyalizmin maddi koşulunu da yaratmıştır. Ka-
pitalizm doğası gereği, kendisini tarihe gömecek 
olan sınıfın, proletaryanın, ortaya çıkmasını da sağ-
lamıştır. 

KOYUN DEYİP GEÇMEYİN 
PAMUK DEYİP GEÇMEYİN 
İngiltere'de kapitalizm nasıl gelişti dersiniz? Önce-

likle kırsal alanda ve hızla gelişti. Feodal beyler, ko- 

 



 

 



 

 

 



yun yetiştirip yünlerini satmanın tarla işlerinden daha 
kârlı olduğunu görünce köylüleri topraklarından 
sürdüler, hayvancılıkla uğraşmaya başladılar. Top-
raksız kalan köylüler şehirlerde işçi sınıfı kitlesini 
oluştururken, feodal beyler de kırsal kesimde kapita-
list çiftçiler haline geldiler. 

Kapitalizmin anavatanı İngiltere'dir. Fransız Dev-
rimi'nden (1789) çok önce 1649'da İngiltere'de bur-
juva demokratik devrimi gerçekleşmiştir. 

İngiltere'de kapitalizmin gelişmesi tesadüf değil-
dir. Feodal dönemin sonlarına doğru fetihlerle sömürü 
alanları ele geçirilmiştir. Amerika'dan Hindistan'a 
kadar bu yerler çeşitli yöntemlerle (kandırarak veya 
zorla) yağmalanarak sermaye birikimi elde edilmiş-
tir. Gerek sermayenin bu ilkel birikimiyle, gerekse de 
ticaretin gelişmesiyle manüfaktür üretimlerin önü 
açılıyordu. Başta yün üretimi olmak üzere, meta üre-
timinin artmasıyla da iç pazarda canlılık yaşanıyordu. 
İngiltere, sömürdüğü ülkelere de metalar sürüyordu. 

Feodal merkezi devlet, bir yandan çıkar ilişkileri 
içinde kapitalistlerin gelişimine göz yumarken bir 
yandan da, kendi sistemini korumak için önlemlere 
de başvuruyor, iktidarını burjuvaziye kaptırmak iste-
miyordu. 

Lonca örgütlenmeleri kapitalist üretim ilişkilerinin 
önünde engeldi. Üretimi sınırlayan, gelişimi engelle-
yen bir işleve sahipti. Ama burjuvazi bu örgütlenme-
lerin zayıf bir yanını buldu ve oradan girdi. 

İngiltere'de pamuk üretilmediği için pamuklu do-
kuma üretiminde lonca sınırlaması azdı. Hindistan 
İngiltere'nin sömürgesiydi ve Hindistan'da pamuk 
üretiliyordu. Oradan pamuk getirilerek dokumada 
kullanılmaya başlandı. Bir süre sonra pamuklu doku- 

 



malar, yün ve keten dokumaların piyasasına girdi. 
Pazar buldu kendine. Sonra manifaktür üretimle ta-
lepler karşılanamaz hale gelince, üretimi artıracak 
yeniliklere kapılar açık tutuldu. Pamuk üretiminin 
artması da kâr getiriyordu. 

İlk olarak iplik üretiminde makina icat edildi. Ma-
kinalarla üretilen pamuk ipliğine göre dokuma tez-
gahlarının düzenlenmesi, geliştirilmesi biraz zaman 
aldı. 

Makinalar su çarkıyla işliyordu. Bu yüzden mani-
faktürler genelde su kenarlarına kuruluyordu. Ama 
her yerde işleyebilecek motorlara ihtiyaç kendini da-
yatıyordu. 

1774 yılında James Watt, buharlı makinayı buldu. 
Bu buluş üretimi olumlu etkiledi. Fabrikalar, sanayi 
merkezleri genişledi. 

Makinanın işlemesi için kömüre oduna daha fazla 
ihtiyaç vardı. Kömürün çok olması için maden üreti-
minin geliştirilmesi gerekti. Diyalektik her yerde her 
şeyde işliyordu. Önceden makinaları zanatçılar, mu-
citler üretirdi. Pahalıya mal olurdu, zaman alırdı ma-
kinanın üretimi. Sonra makina üreten makinalar ya-
pıldı. Ve makina üretimi çok olunca, artık makinalar 
da ihraç edilmeye başlandı. 

Makina üreten makina sanayisine ağır sanayi de-
nir. 

Kol emeği, zanaat teknikleri yerine, makinayla 
üretime geçişe ise sanayi devrimi denir. 18. yy. da İn-
giltere'de buharlı makinanın bulunuşu sanayi devri-
minin başlangıcı sayılır. 

Sanayi devrimi sadece teknik bir değişiklik değil-
dir. Makinayla üretimin yapılması emeğin verimliliğini 
artırır, üretim giderlerinin azalmasını sağlar. Top-
lumsal ilişkilerde değişikliklere yol açar. Sınıf olarak 

 



sanayi işçileri oluşur, köylülük azalır. 
İngiltere'de 1649'da burjuva demokratik devrimi 

gerçekleştirilince, bu, üretici güçlerin gelişimini 
olumlu etkiledi. Feodal kalıntıların ortadan kalkması-
nı, kapitalist ilişkilerin gelişmesini beraberinde getirdi. 

SOLCULUĞUN HİKAYESİ 
Ders kitaplarında da 1789 Fransız Devrimi anlatı-

lır. Halkın Bastille Hapishanesi'ni basmasıyla devrim 
başlar, 1789 yılı yeni bir çağın başlangıcı olarak kabul 
edilir. Ama ayrıntılar, bağlantılar, sistemler yoktur 
ders kitaplarında. 

1789 yılına gelene kadar zaten ülkede devrimci 
bir ortam vardır. Çünkü halk yönetimden memnun 
değildir. Kilisenin, devletin ağır baskısı ve sömürüsü 
altında köylülerin yaşam koşulları her geçen gün 
ağırlaşmaktadır. 

Köylü isyanları, şehirde oturanların bu isyanları 
desteklemesi sık yaşanan bir durumdur. Şehirde otu-
ranlar isyanları destekler çünkü onların da durumu 
farklı değildir. Baskılardan sömürüden paylarına dü-
şeni almaktadırlar. 

İsyanlar vardır ama kendiliğindendir. Bu isyanlara 
yön verecek bir ideoloji, örgütlü önder bir sınıf da ge-
reklidir. Köylüler örgütsüzdür, yerleşim yerleri açısın-
dan dağınık olmalarının getirdiği sorunlar da vardır. 
Şehirlerde oluşmaya başlayan işçi sınıfı ise, henüz 
kendisi için sınıf olma bilincinde değildir. Oluşum ha-
linde bir sınıftır. 

Burjuvazi ise feodal devlet sistemi içinde örgütlü 
bir güçtür. Bu örgütlülükleri ve ekonomik olanakları 
sayesinde devletten kimi isteklerini koparıp alabilir-
ler. Çıkar ilişkileri vardır. Ama tam olarak güçlenip 

 



 

 

 



gelişemezler . Çünkü feodaller, iktidarı ekonomik ba-
kımdan güçlenen burjuvaziye kaptırmak istemezler. 
Burjuvazinin ise iktidarı almak, gelişimlerinin önün-
deki engelleri aşmak için kitle desteğine ihtiyaçları 
vardır. Feodal devletin gerici uygulamalarını kırarak, 
kilisenin etkisini azaltarak, istedikleri doğrultuda üre-
tim faaliyetlerinde bulunabilirler ancak.. 

Burjuvazi iktidarı almak için ideolojik hazırlığını 
yapmak zorunda kalır. Feodal gericiliğe, kilisenin tu-
tuculuğuna karşı haklar ve özgürlükler savunucusu 
kesilir, ulusal birliği kurmak ister. Ulus vatan teorile-
ri burjuvazinin iktidar savaşımında ortaya çıkan kav-
ramlardır. Burjuvazi için anlamı ise ülke pazarının bü-
tünlüğünü kurmak, iç pazara hakim olmaktır. Burju-
vazi, hak, özgürlük, demokrasi, vatan, ulus söylem-
leriyle halk desteğini arkasına alır, ideolojik önderlik 
eder halk kitlelerine. Halk destekler, çünkü yaşamın-
dan memnun değildir. Çünkü, feodal gericiliğin kar-
şısında burjuvazi ilericiliği temsil etmektedir. Ve bu 
dönemde mücadeleye ideolojik önderlik edebilecek 
güçte başka bir sınıf yoktur. Esasta burjuvazinin de 
demokrasiye, ulusal bütünlüğe ihtiyacı vardır. Kendisi 
için bir demokrasi ve iç pazara hakim olmak için 
ulusal bütünlük. Burjuvazinin öncü aydınları özgür-
lük, eşitlik diyorlardı ama kastettikleri burjuvazi ve 
soyluların eşit olması gerektiğiydi. Devlet yapısı içinde 
burjuvazi ve soylular eşit oranda temsil edilmiyorlardı. 

Fransa'da burjuva demokratik devrimi yıllarında 
devrimci klüpler kurulmaya başlandı. Paris'te St. Ja-
cob Kilisesi'nde toplandıkları için Jakobenler denilen 
klüp burjuva demokratik devrimini devam ettirmek-
ten yanaydı. Kimi klüpler ise Jakobenler'in karşısında 
gerici konumda kalıyorlardı. 

 



Fransa meclisinde , burjuva demokrasisini devam 
ettirmekten yana olan Jakobenler solda, gericiler ise 
sağda oturuyordu. İşte sağ sol ayrışmasının kökeni, 
1789 burjuva devriminden sonra Fransa meclisinde 
yaşanan bu ayrışmaya dayanır. 

Jakobenler burjuva demokratik devrimini sonuna 
kadar götürmek istiyorlardı ama, bu halk için de-
mokrasinin hayata geçmesi, ja kobenlerin de sosya-
list devrimciler haline gelmesi anlamına gelirdi. Dev-
rimi sonuna kadar götürmenin başka yolu yoktu. 
Burjuvazi devrimi sonuna kadar götürecek bir sınıf 
değildi. Çünkü özel mülkün sahibi, sömürücü bir sı-
nıftı. İşçiler ise sömürülen ve kimseyi sömürmeyen, 
özel mülkiyeti olmayan bir sınıftı. Özel mülkiyetin, 
sömürünün ortadan kaldırılmasını isteyecek bir sınıftı. 
Halk için demokrasinin de bundan başka koşulu 
yoktu. Ama o koşullarda işçi sınıfı henüz burjuvazinin 
etkisinden kopamamıştı. Ve kapitalizm gelişme dö-
nemindeydi. Devir burjuvazinin devriydi. 

SÖMÜRGECİLİK 
Sömürgecilik esas olarak kapitalizmle birlikte, 

özellikle emperyalist dönemde gelişmiştir. Feodaliz-
min sonlarına doğru yapılan yeni keşiflerle önce İs-
panya, Portekiz, sonra İngiltere, Hollanda, Fransa sö-
mürge yarışına, savaşına başladılar. Amerika, Hin-
distan, Afrika ülkeleri yağmayı, sömürüyü en çıplak 
haliyle yaşadılar. Amerikalı yerlilerin ellerindeki zen-
ginlikler, kandırılarak, basit şeylerle değiş tokuş ya-
pılarak sömürücülerin eline geçiyordu. Sonra buna 
da gerek duyulmadı. Zenginlikleri zorla ellerinden 
alındı. Yoğun sömürüyle, işkencelerle, katliamlarla 
karşılaştı yerliler. Binlerce insan bu koşullar altında 
ölüyor, kabileler yokolma tehlikesiyle karşılaşıyordu. 

 



Ki bu yüzden Amerika'ya Afrika'dan köleler taşındı. 
Avrupa ülkeleri, yağmaladıkları ülkelerin zengin-

likleriyle sermaye sahibi oluyorlardı. Sömürge ülke-
lerden hammaddeler Avrupa'ya taşınıyor, orada ürün 
haline getirilerek sermayeye dönüşüyordu. Ticaret 
şirketleri çok kârlı çıkıyordu bu işlerden. Sermaye bu 
kesimin elinde toplanıyor, bu kesimlerde sanayi üre-
timine yatırım yaparak kapitalistleşiyorlardı. 

Sömürge ülkelerin gelişimi ise özellikle engelleni-
yordu. Kapitalist üretim ilişkileri yerine köleci, feodal 
sömürü yöntemleri ağırlaştırıldı. Sömürge halkları 
için açlık yoksulluk kader haline getirildi. 

Sömürge ülkeler kapitalistler için yeni pazar alan-
larıydı. Sömürge imparatorluklarıyla dünya pazarı 
şekillenmeye başlıyordu. 18. yy.'da bir dünya pazarı 
henüz kurulmamıştı. 

Sömürgecilik ilişkilerinin gelişimi sermayenin ilkel 
birikiminin sağlandığı dönemdir. Bu dönemlerde Os-
manlı İmparatorluğu da dahil birçok Asya ülkesi de 
sömürü ve yağma konusu olmaya başlamıştır. 

Sömürgecilik yarışında İngiltere rakiplerini geride 
bırakarak 18. yy.'ın sonunda hakim güç oldu. 

Eski sömürü yöntemleri, zor kullanma, kaba yön-
temlerle aldatma eskisi gibi kârlı olmayınca sömür-
gecilikte yeni yöntemler geliştirildi. 

EMPERYALİZM 
Emperyalizm tekelci kapitalizmdir. Kapitalizmin 

son aşamasıdır. 19. yy. ın 20. yy. ın başında oluş-
muştur. 

Kapitalist üretim ilişkileriyle teknik gelişmelerin 
önü açıldı. 19. yy. ın sonunda çelik işlenmeye, yeni 
makinalar icat edilmeye başlandı. 19. yy. da hafif sa-
nayi ağır basıyordu. Sonlarına doğru, makina kimya, 

 



enerji dalları yani ağır sanayi ağır basmaya başladı. 
Üretici güçlerin kapitalist aşamada gelişmesiyle em-
peryalizmin zemini de hazırlanmış oldu. Çünkü büyük 
çaplı üretim yapanlar, piyasada varolan küçükleri 
yuttu. Kapitalizmde serbest rekabet koşulları vardı. 
Ama küçük balıklar bu rekabet koşullarına da-
yanamadılar ve büyük balıklar tarafından yutuldular. 
Ya iflas ettiler ya da büyüklerin bir ek kuruluşu haline 
geldiler. Büyük işletmeler piyasada paylarını artırdılar. 
Üretim bu işletmelerde yoğunlaştı. Sermaye bu 
kesimlerin elinde toplandı merkezileşti. Kapitalizmde 
varolan serbest rekabetin yerini tekeller aldı. Üreti-
min belli merkezlerde toplanıp yoğunlaşması tekelleri 
daha da büyüttü. Üretim aşamasında satış aşamasında 
da , piyasanın hakimi olarak istedikleri doğrultuda 
hareket etmeye başladılar. Tekeller emperyalizmin 
ekonomik özü oldular. 

Emperyalist dönemde banka sermayesiyle sanayi 
sermayesi içiçe geçerek mali sermayeyi (finans ka-
pitali) oluşturdular. 

Bankalar önceden sadece aracı kuruluşlardı. İn-
sanların paralarını bankaya yatırmasını teşvik ederek 
mevduat toplar, başvuranlar için kredi verirlerdi. Kredi 
verirken faiz oranlarını yüksek tutar, mevduatları 
alırken az faiz öderlerdi. Faiz oranları arasındaki bu 
fark bankaların kârını oluşturuyordu. Kapitalizmin 
serbest rekabet yasası bankacılık sektöründe de işledi. 
Küçük bankalar ya iflas etti ya da büyük bankaların 
şubeleri haline geldiler. Banka tekelleri oluştu, banka 
işleri merkezileşti. Bankalar sanayicilere de kredi 
veriyorlardı. Aralarındaki kredi ilişkileriyle bağları 
giderek sıkılaştı. Bankalar kredi verdikleri işletmelerin 
hisse senetlerini alarak ortak olmaya başladılar. 
Bazen de tekel sahipleri kendi bankalarını kur- 

 



 

 



dular. Bu içiçe geçmişlik banka ve sanayi sermaye-
sinin kaynaşmasını sağladı, bu kaynaşmayla mali 
sermaye (finans kapital) oluştu. 

Bu mali sermaye grubu birçok işletmenin hisse 
senedine sahip olarak, ekonomide belirleyici güç ha-
line gelirler. Yan şirketler, bağımlı şirketler aracılığıyla 
kendi sermayelerinin çok üzerinde olan sermayeyi 
denetlerler. Çünkü şirketleri mali açıdan kendilerine 
bağımlı kılmışlardır. 

Mali sermaye grubu ülke ekonomisiyle birlikte si-
yaseti de denetleyen, yönlendiren konuma gelir. 
Devletle tekeller içiçe geçer, tekelci devlet kapitaliz-
mi şekillenir. Siyaseti ekonomiyi elinde bulunduran 
güç finans oligarşisidir. Devlet tekellere göre politika 
belirler. 

Emperyalist dönemde sömürge ülkelere meta ih-
racının yanında sermaye de ihraç edilir. Sermaye ih-
racı, diğer ülkeleri sömürmede önemli bir araç haline 
gelir. Sömürge ülkelerde emperyalizme bağımlı 
çarpık kapitalizmin gelişmesine izin verilir. 

Emperyalist ülkelerdeki sermaye fazlalığı üretimin 
merkezileşmesi, yoğunlaşması ve diğer ülke halkları-
nın sömürüsünden doğar. Aslında bu sermaye fazlalığı 
halkların ihtiyaçlarını karşılamada, gelişimde kullanılsa 
fazlalıktan sözetmek mümkün olmayacak ama, 
sermaye fazlalığı tekellerin elindeki kârdır. Onlar kâr-
larına kâr katmayı düşünürler. Kârlarıda sömürüden 
doğar. Sömürüyü artırmak için, emperyalist dönem-
de, diğer ülkelere sermaye de ihraç ederler. 

Sermaye nasıl ihraç edilir? Borç kredileri, yardım-
lar adı altında da ihraç edilir, o ülkede bir işkolu ku-
rarak da ihraç edilir. Ama tabi bu da, gelişimi sağla-
yacak şekilde değil, kendine bağımlı kılacak şekilde 
olur. Bağımlı ülkelerde hammadde kaynakları ucuz- 

 



 

 

 



 

 

 



dur, ucuz işgücü vardır, bir takım kolaylıklardan ya-
rarlanma imkanı vardır, vb. yani emperyalistler için, 
işine gelen bir alanda yatırım yapmak kârlıdır. Kendi 
ülkelerinde ürettiklerini buralarda satabilmek için de, 
çarpık da olsa ekonomiye biraz canlılık kazandırmak 
kârlı olacaktır. 

Emperyalizmde üretimin amacı en azami kârı el-
de etmektir. 

Emperyalist dönemde uluslararası tekeller dünya 
pazarlarını aralarında paylaşırlar. İç pazarda hakimi-
yetlerinden öte, dış pazarlarda da varlıklarını koru-
mak geliştirmek için uluslararası tekelci birlikler 
meydana getirirler. Sermaye vatansızdır. Çok uluslu 
şirketler kurulur. Dünya pazarları paylaşılır. 

Emperyalist dönemde dünya topraklarının payla-
şımı tamamlanmıştır. Toprak önemli bir kaynaktır. 
Halkın toprağına bağlılığıyla, emperyalistlerin toprak 
aşkı arasında dünyalar kadar fark vardır. Halktan biri, 
öldüğünde üzerine kapatılacak bir avuç toprağın kendi 
yaşadığı yerden olmasını ister, kopmak istemez o 
topraklardan. Emperyalistler ise o topraklardan çok 
şey elde etmek, güçlerini büyütmek isterler. Ellerin-
deki teknolojik olanaklarla, topraklardan çok şey elde 
etmeleri mümkün olur. Madenler de çıkarırlar, başka 
ürünler de. Dünya toprakları, emperyalist ülkelerin 
hammadde kaynakları ve pazar alanları haline gelir. 

Emperyalist dönemde sömürge toprakların yeni-
den paylaşılması ancak savaşlarla mümkün olur. I.ve 
II. dünya savaşları, dünya topraklarının emperyalist 
ülkeler arasında yeniden paylaşılması savaşlarıdır. 

Emperyalizm, kapitalizmin ömrünü doldurduğu-
nun ifadesidir. Çünkü emperyalizm "çürüyen ve can 
çekişen kapitalizmdir." Emperyalizm üretici güçlerin 
gelişiminin önünde bir engeldir. 

 



Emperyalistlerin ekonomi yasası azami kâr oldu-
ğundan, teknolojideki gelişmelere de bu temelde ba-
karlar. Eğer daha kârlı olacaksa, bir teknolojik yeni-
liği üretimde kullanırlar, yoksa kasalarında tutarlar. 
Yenilikleri arka planda tutması, kullanmaması, üretici 
güçlerin gelişiminin önünde engel olan emperya-
lizmin çürüyen yanıdır. Bu çürümeye rağmen geli-
şimleri tamamen de yok sayamazlar. Emperyalistler 
arası rekabetten ve kâr hırsından dolayı, kimi yeni 
teknolojileri hayatın alanlarına sokarlar. Arada bir bu 
gelişmelere yer vermek zorunda kalmaları, eşitsiz, 
sıçramalı, tek yanlı gelişim yasasıyla açıklanır. 

Emperyalistler ekonomiyi, üretimi bütünlüklü, 
planlı geliştirmek yerine, rant elde edebilecekleri 
alanlara yönelirler, yatırımlar arka planda kalır, mili-
tarizmi geliştirirler. Emperyalistler asalaktır. 

Emperyalist dönemde sömürü çok daha yoğun-
laşmış, emek sermaye çelişkisi derinleşmiştir. Çünkü 
sermaye- özel mülkiyet alabildiğine tekellerde topla-
nırken sömürü her geçen gün artmaktadır. Emperya-
list ülkelerle sömürge ülkeler arasında çelişki, em-
peryalist ülkelerin kendi emekçi sınıflarıyla yaşadığı 
çelişki , emperyalist ülkelerle sosyalist ülkeler ara-
sındaki çelişki ve emperyalistler arasındaki çelişki; 
temel çelişki olan emek sermaye çelişkisine göre za-
man zaman öne çıkarlar. Emperyalizm uzatmaları 
oynamakta can çekişmektedir. 

Lenin, emperyalizm tüm bu gelişme yasalarını in-
celeyip, işte bu koşullar altında tek bir ülkeden sos-
yalizmin mümkün olacağını, emperyalist zincirin en 
zayıf halkasından kırılacağını değerlendirir. 

Emperyalist dönemde üretici güçlerin önündeki 
engeli kaldıracak, devrime önderlik edecek sınıf pro-
leteryadır. 

 



- BÖLÜM V - 

SOSYALİST 
TOPLUM 

 



 

 

 



Kapitalist-emperyalist sistemin ardından zorunlu 
olarak gelecek olan sistem sosyalizmdir. Zorunludur 
çünkü dünyayı bir ahtapot gibi saran emperyalizm 
ve çeşitli yöntemlerle kendisine bağımlı hale getirdiği 
ülkelerdeki işbirlikçileri, insanlığın gelişiminin temel 
taşı olan üretimin ve üretici güçlerin önündeki en 
büyük engel durumundadır. Açlık, yoksulluk, işsizlik, 
kültürel yozlaşma, doğanın tahribatı yaşamı her geçen 
gün daha da çekilmez hale getiriyor. Tüm bunlara son 
verecek olan ve gelişimin yolunu açacak olan-sa 
sosyalizmdir. Fakat tüm dünyada aynı anda sos-
yalizmin kurulacağını düşünemeyiz. Çünkü emper-
yalist sömürü ve bağımlılık ilişkileri genel karakteri 
itibariyle aynı olsa da, her ülkede kendine özgü ko-
şullarda yaşanıyor. 

Dünyada sosyalizm mücadelesi yeni değildir. Ka- 

 



 

 

 



pitalizmin ilk ortaya çıktığı zamanlardan itibaren, ya-
rattığı korkunç sömürüye karşı eşitliği ve adaleti sa-
vunanlar oldu. Çünkü güneşi görmeden çalışan işçiler 
ancak ölmeyecek kadar para kazanıyor, iş bula-
mayan yoksullar sokaklarda sefalet içinde yaşıyor, 
bir avuç kapitalist ise gece gündüz çalışan işçilerin 
sırtından büyük paraları kazanıp lüks içinde yaşıyordu. 
İşte bu korkunç tablonun karşısında sosyalist fikirler 
ortaya çıktı. Bu fikri savunanlar toplumsal adaletin 
sağlanmasını herkesin insanca yaşama kavuşmasını 
istiyorlardı. 

Fakat eşitliğin ve adaletin sağlanması için öner-
dikleri yöntemler pek gerçekçi değildi. Onlar kapita-
listlerin sahip oldukları servetleri, fabrikalarını kendi-
liklerinden toplumun hizmetine sunmaları gerektiğini 
düşünüyorlardı. Oysa kapitalistler bunu yapmış olsalar 
zaten kapitalist olmazlardı ve baştan beri bu ada-
letsizliği yaratanlar kendileriydi. İşte bu gerçekle 
uyuşmayan fikirlerinden dolayı o dönemin sosyalist-
lerine ütopik sosyalistler dendi. Yani hayalci sosya-
listler. 

Sosyalizmi gerçek anlamda bilimsel içeriğine ka-
vuşturan ve bir sistem olarak nasıl kurulabileceğinin, 
nasıl geliştirilebileceğinin yolunu gösterense Marx ol-
du. 1818 yılında doğan ve hayatını hem teorik hem 
pratik olarak sosyalizmi bilimsel temellerine oturt-
maya adayan Marx'ın en büyük yardımcısı ve yoldaşı 
Engels'ti. 

Marx'ın ve Engels'in yolunu izleyen Lenin ise, 
hem kapitalizmin artık emperyalizme dönüştüğü dö-
nemde sosyalizmi geliştirdi, hem de Rusya'da sosya-
lizmin kuruluşuna önderlik ederek, tüm dünya halk-
larına, sosyalizme dair önemli bir deneyim bırakmış 
oldu.. O zamanlar (18.yy. sonu, 19.y.y başı) büyük 

 



 

 

 



kapitalist işletmelerin kendi aralarında birleşerek daha 
da büyük tekeller oluşturduğunu, bankalarla büyük 
sanayi işletmelerinin biraraya gelerek, içiçe geçerek 
tek elde toplandığını gören bazı "sosyalistler" bunu 
kapitalizmin geliştiğine yoruyor ve sosyalizme olan 
inancı zayıflayıp kapitalizmin yıkılamayacak kadar 
güçlü olduğunu ve giderek daha da güçlendiğini 
düşünmeye başlıyordu. Bazıları Marx 'ın yanıldığını 
kanıtlamaya çalışıyor, bazıları Marx'ın ortaya koyduğu 
sosyalizm teorisini tahrif etmeye çabalıyordu.. Marx, 
kapitalizmin emeğin sömürüsüne dayalı doğası gereği 
bunalımdan kurtulamayacağını, bu bunalımların 
kendisini çöküşe götüreceğini söylemişti. Fakat bu 
çöküşün kendiliğinden olamayacağını, kapitalizmin 
kendi sömürü sistemini devam ettirmek için her türlü 
zulme başvuracağını ve işçi sınıfı öncülüğünde ezilen 
halkın bu zulme son vermek, kapitalist sistemi yıkıp 
yerine sosyalizmi kurmak için zora başvurmak 
durumunda olduğunu belirtmişti. İşte yılgın ve dönek 
sosyalistler Marx'ın yanıldığını, çünkü kapitalistlerin 
kendi aralarında anlaşarak tekeller oluşturduklarını ve 
böylece bunalımlarından kurtulduklarını iddia 
ediyorlardı. Lenin bunun büyük bir yanılgı olduğunu, 
bunalımların, Marx'ın belirttiği gibi kapitalizmin 
sömürücü karakterinden kaynaklandığını ve oluşan 
tekellerin ancak geçici bir anlaşma olarak 
değerlendirilebileceğini ortaya koydu. Geçiciydi 
çünkü kapitalistler hep daha çok sömürmeye koşul-
luydu. Oluşturdukları tekeller tüm dünyayı kendi ara-
larında paylaşıp sömürü alanlarını çizseler bile bir süre 
sonra yine birbirlerinin sömürü alanlarına göz ko-
yacak ve bu kez daha da şiddetli savaşlara girişecek-
lerdi. Ayrıca bu şiddet onların gücünün değil, tam 
tersine güçsüzlüğünün kanıtıydı. Çünkü tarihsel ola- 

 



rak kendi sistemini devam ettirmek için hiçbir haklı 
nedeni ve dayanağı yoktu. Dayandığı en temel şey 
şiddet, zulüm ve savaştı.. Nitekim, özünde tekellerin 
pazar paylaşma kavgasından başka bir şey olmayan I. 
ve II. Paylaşım Savaşları Lenin'i haklı çıkardı. Bugün 
de Irak işgali ve bu işgal üzerinden yaşanan em-
peryalistler arası çelişkiler Lenin'i haklı çıkarmaya 
devam ediyor.. 

ABD'nin Küba'ya, İran'a, Suriye'ye yönelik saldır-
ganlıkları, zaman zaman bu ülkelere yönelik tutum-
larda emperyalistler arasında yaşanan farklılıklar ( ki 
bu farklılıklar özde değil, zenginliklerin paylaşılması 
noktasındadır) yine Lenin'i haklı çıkarıyor. Ayrıca 
emperyalistler halkların kendi zulümlerinden kurtu-
lup gerçek adaleti sağlamalarını, sömürüyü ortadan 
kaldırmalarını engelleme çabasıyla hep daha çok si-
lah, hep daha çok bomba, füze, tank yapıyorlar ve iş-
birlikçilerini de hep daha fazla silahlandırıyorlar. Bu 
da Marx'ın belirttiği gibi sömürüye son vermek-bu 
zulmü ortadan kaldırmak için bugün emekçi ve ezi-
len halkın hala ve hatta belki de daha fazla, zora baş-
vurması gerektiğini gösteriyor. Yani sosyalizmi kur-
mak için önce var olan düzeni yıkmak gerekiyor. 

SOSYALİZM ÜRETİM ARAÇLARININ 
ÖZEL MÜLKİYETİNE SON VERİR 
Sosyalizme kadar var olan toplumsal sistemlerin 

(İlkel komünal sistem dışında) hepsi sömürüye da-
yanıyordu. Sömürünün temel nedeni ise, üretim 
araçlarının hep belli bir sınıfın elinde toplanmış olma-
sıydı. Çünkü üretim araçlarına sahip olanlar diğerle-
rini çalıştırıyor ve onların ürettiği her şeyin sahibi olu-
yorlardı. Bugün de bir fabrikada çalışan işçiyi düşü-
nelim fabrikanın ve fabrikadaki makinaların sahibi 

 



olan işadamları, işçi gibi çalışıp üretim yapmaz. Fab-
rikada üretilen her şey işçinin emeğinin eseridir. 

Ama işçi yarattığı esere sahip çıkamaz. Çünkü üret-
tiği her şey fabrikasında çalıştığı işadamına aittir. Kar-
şılığındaysa, ürettiklerinin değerinin çok çok altında bir 
ücret alır. Ve ürettiği değer de işadamının cebine kalır. 
O da çalışmadığı halde sahip çıktığı bu değerin bir kıs-
mıyla lüks içinde yaşarken, bir kısmıylada yeni fabrika-
lar kurar ve böylece sömürüsü artarak devam eder. 

Sosyalizm, bu dizginsiz sömürüyü tamamen orta-
dan kaldırmak için öncelikle üretim araçlarının özel 
mülkiyetine son verir. Yani üretim araçlarına el koyar, 
onları toplumsallaştırır. 

Fabrikalar, bankalar, fabrikalardaki makinalar... 
artık belli kişilerin özel mülkü olmaktan çıkar, devlet 
hepsine el koyar ve toplumun yararına kullanır. Bu 
demektir ki artık üretim araçları alınıp satılamaz, hiç-
bir kişi veya hiçbir grup bunlara sahip olamaz. 

Kapitalistler derler ki, sosyalizm gelirse devlet her 
şeyinize el koyacak, sizin artık kendinize ait hiçbir 
şeyiniz olmayacak.. İşte bu sefil bir yalandan ibarettir. 
Çünkü sosyalist devlet sadece kapitalistlerin elindeki 
üretim araçlarına ve tabi ki o devasa servetlerine, 
bankalarına, banka hesaplarına, insanların gece-
konduları başlarına yıkılırken yan gelip yattıkları saray 
misali villalarına el koyar. Yani başını sokabileceği bir 
evi olanın elinden evini almaz. Dahası, herkesi bir ev 
sahibi yapma hedefindedir. İşte bunun için, adeleti 
sağlamış ve aslında halka ait olan, kapitalistlerin 
bütün o zenginliklerine el koymuştur. 

Sosyalizm, kapitalistlerin iddia ettiğinin aksine 
herkese ev, herkese iş, herkese eğitim, herkese tatil 
olanağı yaratmak için vardır. 

Sizin mobilyanız, müzik setiniz, televizyonunuz... 

 



 
kişisel ihtiyaçlarınız ve kişisel zevkleriniz için kullan-
dığınız her şey yine sizindir ve sosyalizm herkesin 
bunlara yeterince sahip olmasının yolunu açar. Bü-
tün çoçukların süt içebilmesini, sağlıklı beslenmesi-
ni, ayrıcalıksız eğitim almasını garanti altına alır. Her-
kesin sağlık hizmetlerinden ayrıcalıksız ve insana ya-
raşır şekilde yararlanmasını sağlar. Ve bu düzende 
özlemini çekip de yoksun olduğumuz pek çok şey, 
sosyalizmde gerçekleşir. Şöyle de diyebiliriz; sosya-
lizm üretim araçlarının özel mülkiyetine son verir 
ama tüketim mallarının özel mülkiyetini ortadan kal-
dırmak bir yana, tam tersine bunu tüm topluma ya-
yar ve herkesin tüketim mallarına mümkün olduğunca 
sahip olmasının koşullarını hazırlar. Bir örnek üze-
rinden düşünelim; evimizdeki mobilyayla başka mo-
bilyalar yapıp satamayız, onu sadece kendi ihtiyacı-
mız, kendi zevkimiz için kullanırız. Fakat bir mobilya 
fabrikamız varsa, orada üretilen birçok mobilyanın da 
sahibi oluruz.  Hepsini birden kullanamayacağımıza 

 



göre satarız. Bu satıştan kazandığımız para, onları üreten 
işçiye verdiğimizin çok çok üzerindedir. İşte bu da bizi 
sömürücü yapmaya yeter de artar bile. Bu durumda 
fabrikamızda çalışan işçiye çok az ücret verdiğimiz için, 
o işçi belki de evine doğru düzgün bir mobilya bile 
alamaz. İşte bu yüzden sosyalizm, sizin mobilya fab-
rikasına sahip olmanıza izin vermez, ama herkesin 
evine istediği mobilyayı almasının koşullarını yaratır. 

Tabi sosyalizmde birden bire bolluk ve berekete 
kavuşacağız gibi bir yanılgıya da düşmemek gerekir. 
Çünkü bu biraz zaman alacaktır. Bunun için üretimi 
yoluna koymak, ağır sanayiyi kurmak gereklidir. Bil-
diğimiz gibi ağır sanayi makinaları yapmak için kul-
landığımız makinaların üretildiği sanayidir. Ülkemizde 
cumhuriyet kurulduğundan bu yana hep ağır sanayi 
kurma hayallerinden sözedilir ama bir türlü bu hayal 
gerçekleşmez. Çünkü emperyalist tekeller buna izin 
vermez, çünkü üretimin gelişmesinde ağır sanayi çok 
önemlidir. Ve emperyalist tekeller bizim ve bizim gibi 
kendilerine bağımlı olan ülkelerde, üretimin sadece 
kendi çıkarlarının gerektirdiği ölçüde gelişmesine izin 
verirler. Çünkü, bizim ülkemiz onların aynı zamanda 
pazar alanıdır ve diyelim ki bizim uçak fabrikalarımız 
olursa onlar kendi uçaklarını bize satamazlar.. 

İşte bu yüzden sosyalizm birden bire bolluk getir-
mez, öncelikle üretimi geliştirmek ama gerçekten 
halkın yararına geliştirmek için uygun planlamalar 
yapılır, ağır sanayi kurulur. Bu planın bir ayağı, önce-
likle temel ihtiyaçlardan başlayarak adaletli bir yapı-
laşmayı gerçekleştirmek, herkesin öncelikle temel 
ihtiyaçlarını karşılamasını sağlamaktır. Barınma, 
beslenme, sağlık, eğitim bu temel ihtiyaçların başın-
dadır. Örneğin bugün Küba'da henüz bir ağır sanayi 

 



kurulamamıştır ama okula gidemeyen çoçuk, açlıktan 
ölen veya başını sokacak bir evi olmayıp sokaklarda 
yatıp kalkan tek bir insan dahi yoktur. İnsanlar 
hastalanınca, hastahane kuyruklarında çile çekmez, 
bakımsızlıktan ölmezler. Sağlık hizmetleri herkese 
ücretsiz olarak sağlanır. 

SOSYALİZMDE EKONOMİK 
BUNALIMLAR YOKTUR 
Ülkemiz her zaman ekonomik bunalım içindedir. 

Bunalımların biri bitmeden diğeri başlar. İşadamla-
rından sık sık şu sözleri duyarız; 

" Önümüzü göremiyoruz. Üç ay sonra ne olacağını 
kestiremiyoruz, bu durumda yatırım yapamayız." 

Bu bunalımlar kapitalizmin doğasında olan buna-
lımlardır ve bizim ülkemizdeki kapitalizm, emperya-
lizme bağımlı olarak, dolayısıyla çarpık geliştiği için 
bunalımlar hiç bitmez. Çünkü emperyalizm kendi 
bunalımlarının da bir bölümünü bizim gibi ülkelere 
yükler. Bunu çeşitli şekillerde yapar. Mesela bizim iş-
gücümüz daha ucuza geldiği için, bazı yatırımlarını 
doğrudan bizim ülkemizde yapar ve daha karlı iş 
yapmış olur. Ülkemizi pazar olarak kullanır ayrıca.. 
Mallarını bize satar. Özellikle kendisi için eskimiş 
olan teknolojileri, deyim yerindeyse elde kalmış mal-
larını bize satar. Bizi sürekli borçlandırır. Bu borçlar 
hiç bitmez, bitmemesi bir yana hep artar. Çünkü bu 
borcu bize iyilik olsun diye vermez. Verdiği paradan 
para kazanmak ayrıca bizi kendisine bağımlı kılmak 
için verir, yani yüksek faizlerle... böylece biz aldığı-
mız borcun parasını defalarca ödemiş olsak bile, hala 
ve giderek daha fazla ödemeye devam ederiz, çünkü o 
yüksek faizlere yetişemez, nesiller boyu o faizleri 
öder dururuz. Biz ödüyoruz dedik.. Evet, belki bu 

 



 

 



borcu bizzat bankaya gidip kendi cüzdanımızdaki pa-
radan biz ödemeyiz, ama devlet bize bunu çok çeşitli 
yollarla ödetir. Yani bu borcu ödeyenlerde kelli felli 
işadamları değil, bizizdir. Çeşitli vergilerle veya bizim 
ücretsiz olarak almamız gereken hizmetleri vermeye-
rek veya iyice kısarak devlet bu borcu bize ödetir. 
Eğitim hizmetleri, sağlık hizmetleri, çevre ve temizlik 
hizmetleri... ve her tür sosyal hizmetten, yani bizim 
temel ihtiyaçlarımızdan kısar. 

Ve biz giderek yoksullaşırız. Peki ya emperyalistler 
ve işbirlikçileri? Onlar yoksullaşmazlar ama hep 
bunalımlarla boğuşurlar... İşte bu bunalımların özü, 
özeti de yani onları bunalımdan bunalıma sürükleyen 
de aslında bizim bu yoksulluğumuzdur. Tabi ki yok-
sulluğumuza çok üzüldüklerinden değildir bunalımları. 
Çünkü bildiğimiz gibi zaten bizi yoksullaştıran da 
onlardır. Üzülecek olsalar bunu yapmazlardı. Onların 
bunalımları, biz yoksul olduğumuz için onların malla-
rını satın alamamamızdan kaynaklıdır. Onların esas 
kârları bizi köle gibi çalıştırıp mümkün olan en az pa-
rayı vermektir. Bize ne kadar az ücret verirlerse onla-
rın kârı o kadar artar. Sadece bu da değil tabi, az ön-
cede gördüğümüz gibi bizi toplumsal hizmetlerden 
ne kadar yoksun bırakırlarsa da ayrıca kâr etmiş 
olurlar. Yani bizim yoksulluğumuz, onların zenginleş-
mesini sağlar. İşte kördüğümün başladığı yer de bu-
rasıdır. Mağazaların vitrinleri çeşit çeşit mallarla do-
ludur ama bizim onları alacak gücümüz yoktur. Ama 
onlar mallarını satmak zorundadır Çünkü aslında bi-
zim ürettiğimiz o ürünlerin kendilerine kâr olarak 
dönmesi için o ürünlerin satılması gerekir. Bunun için 
bize vermeyi akıllarından bile geçirmedikleri milyon-
larca, milyarlarca lirayı reklama yatırıp aklımızı çel-
meye ve ne yapıp edip mallarını satmaya çalışırlar. 

 



Ama hiçbir zaman arzuladıkları düzeyde satmayı be-
ceremezler. 

Sonuç olarak bizi yoksullaştırmaları onları zengin-
leştirir ama bizi yoksullaştırdıkları için de kendi ken-
dilerine daha da zenginleşebilmenin önüne engel 
koymuş olurlar. Bu kadar yoksullaştırdığımız insan-
lara neyi nasıl satarız, neye ne zaman ve nerde yatı-
rım yaparız, ne üret(ti) ririz, nerede kime satarız diye 
düşünüp dururlar... ve bu bunalımdan kurtulamaz-
lar.Tabi bu bunalımlar bazılarını (özellikle küçük ka-
pitalistleri) iflasa sürükler. Kimileri batar, kimileri bü-
yür. 

İşte sosyalizmde bu bunalımlar yoktur. Çünkü 
sosyalizmde sömürü yoktur. Üretim araçları, fabrika-
lar, bankalar.. özel kişilerin malı olmayıp toplumun 
hizmetinde olduğu için, öncelikle çalışan emeğinin 
karşılığını alır, üç kuruşluk ücrete mahkum olmaz. 
Çünkü çalışanın alınterine göz koyacak kimse kal-
mamıştır. Çünkü üretim araçları özel mülk olmaktan 
çıkarıldığı için onların alınterini çalacak kimse de 
yoktur. Birinin zenginleşmesi ya da çok kazanması 
bir diğerinin yoksullaşmasına bağlı değildir. Tam ter-
sine kazancı ne kadar iyi olursa toplumsal kazanç da 
o kadar iyi olur veya tersinden de bakarsak, toplu-
mun kazancı ne kadar iyi olursa, herkesin-yani tek 
tek kişilerin-kazancı da o kadar iyi olur. Çünkü top-
lumsal adalet sağlanmıştır... ve işe öncelikle emeğin 
gerçek değerini vermekle başlayan sosyalizmde, in-
sanların alım gücü artar. Ayrıca şimdi parayla aldığı-
mız çoğu hizmetin ücretsiz veya çok düşük ücretle 
alındığını da düşünürsek, alım gücümüzün daha da 
artacağını görürüz. Hal böyle olunca, fabrikalarda 
üretilen mallar vitrinlerde alıcı beklemez. Çünkü artık 
bizim de onları alacak paramız vardır. Üretim ve tü- 

 



ketim arasında böylece bir denge kurulmuştur ve bu 
da yeni yatırımlar yapmak için uygun koşullara sahip 
olmak anlamına gelir. Tabi ki bu dengeyi sağlamak 
kendiliğinden ve sadece ücretlerin çalışanın iş gücü 
değerinin gerçek karşılığı düzeyine çıkarılmasıyla 
mümkün olmaz. Bu aynı zamanda üretenin yönetime 
katılmasıyla mümkün olur. Çünkü üretimin gerçek 
anlamda planlanması sadece bir grup istatistikçinin-
yöneticinin başarabileceği bir iş değildir. Bunun için 
tüm fabrikalardaki ve ülkenin her köşesindeki üretim 
birimleri tüm işçileriyle birlikte planlamaya katılır. 
Herkes kendi fabrikasında, kendi üretim biriminde 
üretime ve üretimin ihtiyaçlarına yönelik düşünce ve 
önerilerini belirtir. Bu düşünce ve öneriler doğrultu-
sunda üretim planlanır. Nerde ne üretilecek, ne kadar 
üretilecek, üretim için gereken şeyler ne , eksikler, 
ihtiyaçlar ne, neler... Tüm bu sorulara cevap veren 
çok yönlü bir plan herkesin katılımıyla gerçekleşir, 
uygulanır ve böylece kapitalist işadamının körlüğü 
sosyalizmde asla yaşanmaz. Çünkü kâr hırsının zin-
cirleri kırılmıştır artık. Kâr için değil, insan için üretim 
yapılır.. Böyle olunca da üretimi planlamak, üretimle 
tüketim arasındaki dengeyi sağlamak hiç de zor de-
ğildir. Düşünelimki normal olarak hiçbir insan, çocu-
ğuna süt alamayacak durumdayken evine ikinci, 
üçüncü bir televizyon almayı aklına getirmez. Benzer 
durumlar yaşanıyor olsa bile, bu da kapitalizmin ya-
rattığı çarpıtılmış tüketim psikolojisinin sonucudur. 
Sosyalizm bu çarpık tüketim psikolojisine esir olma-
ya son verir ve toplumun ortalama ihtiyaçlarını tespit 
etmekte zorlanmaz. 

Belki bazılarımız hatırlayacaktır. Emperyalistlerin 
sosyalizmi karalamak için Sovyetler Birliği dönemine 
ilişkin kullandıkları iğrenç bir demagoji vardı; orada 

 



 

 



kadınların ipek çorap giyemediklerini, bundan mah-
rum olduklarını, çünkü ipek çorap üretilmediğini-bu-
lunmadığını söylüyorlardı. Ama orada o zaman tek 
bir kadının bile fahişelik yapmadığını, okuma-yazma 
bilmeyen kimsenin olmadığını, hiçbir hastanın hasta-
hane köşelerinde can vermediğini , tek bir çocuğun 
bile süte hasret kalmadığını, ekmeğin fiyatının 40 yıl 
boyunca hiç değişmediğini... söylemiyorlardı. Bugün 
Sovyetler Birliği dağıldı. Ve oralarda emperyalist te-
kellerin açgözlülüğü yüzünden insanların açlıkla, 
yoksullukla, yine emperyalistlerce kışkırtılan iç ça-
tışmalarla boğuştuğunu, sarı-turuncu-kadife sözde 
devrimlerle emperyalizmin sömürü alanı haline geti-
rildiğini biliyoruz, görüyoruz. Sadece bu yaşananlar 
bile sosyalizm ile kapitalizm arasındaki uçurumu çok 
net olarak göstermeye yetiyor aslında.. 

Evet, sonuç olarak şurası kesindir ki; kapitalizmde 
her şey kâr içindir, sosyalizmde ise insan için... 

Sosyalizm sadece ekonomik temelde sömürüyü 
ortadan kaldırmakla yetinmez, aynı zamanda sosyal 
kültürel gelişimin de yolunu açar. Deyim yerindeyse, 
manevi yaşamımızı zenginleştirir, emperyalist kültürün 
ve dayatılan yaşam biçiminin zincirlerini kırar ve 
özgürce gelişimin yolunu açar. Bugün geniş halk ke-
simleri hangi sanat dalına aşinadır, hangisiyle ilgilen-
me olanağına sahiptir? Müzik, sinema, tiyatro... sa-
dece televizyondan gördükleriyle sınırlıdır. O da ge-
nel olarak Amerikan kültürünü yansıtan ve beyinlere 
işlemeye çalışan en yoz haliyle... Edebiyat, resim, 
heykel, fotoğraf... ve daha onlarca sanat dalı ise belki 
sanat olarak bile gelmeyen şeyler olarak kalır. Oysa 
sanat insanın maneviyatını, duygu ve düşüncelerini 
besler, geliştirir, yaşamın ayrıntılarındaki güzellikleri 
keşfetmemizi sağlar. Tabi halkın sanatından 

 



söz ediyoruz. Yani sosyalizmde sanatın sanat için ya-
pılması gerektiğini vaadeden ucube fikirli burjuva 
ideologların aksine, sanatın toplum için, insan için 
olanı geçerlidir. Sosyalizmde Nazım Hikmetler vatan 
haini ilan edilmez mesela veya halkın sanatçıları 
otellerde vahşice yakılmazlar. 

Sosyalizm bireyciliğe değil kolektivizme dayanır. 
Bu temel, bizim yaşam biçimimiz de, kültürümüzde 
var olan yardımlaşma, dayanışma paylaşım gibi en 
güzel değerlerimizin gelişmesi-güçlenmesi demektir. 
Bugün düzenin her yolu deneyerek bu değerlerimizi 
tahrif etmeye yöneldiğini biliyoruz. Düzen yozluğu, 
ahlâksızlığı, bencilliği ve duyarsızlığı körüklemek için 
sinsice yöntemler kullanıyor, sonra da kötülüklerin 
insanın doğasında olduğu safsatasını yayıyor. Ama 
hayır, kötü olan insanın doğası değil, bu düzenin ken-
disidir. Ve işte sosyalizm, bu düzeni yıkarak kötülük-
lerin temelini de ortadan kaldırmış olur ve giderek 
kendi değerlerimizi, aslında insanın doğasında var 
olan o en güzel değerleri sosyalist bilinçle yoğurup 
geliştirir. 

"Güzel güler göreceğiz çocuklar 
Güneşli günler göreceğiz Motorları 
maviliklere süreceğiz Işıklı 
maviliklere..." 

Sosyalizme dair kuşkusuz söylenecek çok şey var 
daha. Biz en temel yanlarıyla ele almaya çalıştık. 
Böylece " Neydik, ne olduk" broşürümüzün de sonuna 
gelmiş olduk... En güzel yarınlara, sosyalizme olan 
inancımızla hoşcakalın, umutla kalın. 

- BİTTİ- 

 



 

 



Boran Yayınevi'nden çıkan kitaplar 

1- Bağımsızlık, Demokrasi ve 
Sosyalizm Mücadelesinde GENÇLİK (I-II) 

2- Milliyetçilik Çıkmazı 
3- Zafer Yolunda -I 
4- Yaşatmak İçin Öldüler 
5- Gülüşün Hücrelere Takılı Kaldı - M. Çetinkaya 
6- Feda Destanı - G. Yılmaz - F. Tokay Köse 
7- Bütün Yazılar - Mahir Çayan 
8- Umut Yağmuru - Ümit İlter 
9- Başeğmeyen Kadınlar - Yasemin Berrin 

 

10- Destanlardan Efsanelere - Hüseyin Çukurluöz 
11- Tecrit - Yaşayanlar Anlatıyor 
12- Tutsak Dergiler 

Haziran Yayınevi'nden çıkan kitaplar 

1- Devrimci Sol Dava Dilekçeleri 
12 Eylül Mahkemeleri Dosyası (I-II) 

2- Kongre Belgeleri-1: RAPOR 
Parti Cephe İle İktidara Yürüyelim 

3- Kongre Belgeleri-2: KARARLAR 
4- Taş Değil Yürekti Elimizdeki 
5- Darağacında Yapılan Siyaset: İDAM 
6- GAZİ Gecekondulardan Geliyor Halk 
7- Tutsak Aileleri, 12 Eylül ve TAYAD 
8- 50 Soruda HALK MECLİSLERİ 
9- 50 Soruda Din, İslamcılık ve Laiklik 

 

10- EL SALVADOR Birleşik Devrimci Savaş 
11- Direniş Ölüm Yaşam 
12- Direniş Ölüm Yaşam-2 

Devrim Kuşağının Kahramanları 
13- Bir Direniş Odağı METRİS (Metris Tarihi) 

 



14- Herşey Birliğimiz, Geleceğimiz ve 
Zaferimiz İçin (Devrimci Harekette Darbe) 

15- Bir Savaş, Bir Dava ve Zafer 
16- Yeni Çözüm Seçme Yazılar 
17- Cezaevleri Direnişleri-1: BUCA 
18- Cezaevleri Direnişleri-2: ÜMRANİYE 
19- Cezaevleri Direnişleri-3: ULUCANLAR 
20- HAKLIYIZ KAZANACAĞIZ- Cilt 1-2 
21- Kontrgerilla Operasyonları 
22- Mücadele Seçme Yazılar-(1-2) 
23- Direniş Şiirleri 
24- Dava Dosyası-(1-2) 
25- Bize Ölüm Yok 
26- Bayrağımız Ülkenin Her Tarafında 

Dalgalanacak 
27- Halk Sınıfı (I-II) 
28- Amerikan İmparatorluğu Milliyetçilik ve 

Demokrasi 
29- Kürt Sorunu Nasıl Çözülür? 

Anadolu Yayıncılık'tan çıkan kitaplar 

1- Tarihçesi ve Yaşayanların Anlatımlarıyla 
İŞKENCE-1 

2- Hapishanelerde Katliam 
(19-22 Aralık 2000, Belgeler, Tanıklar -I) 

Tavır Yayınları'ndan çıkan kitaplar 

1- İki kardeşin hayatı: Canan ve Zehra - A. Kulaksız 
2- Karanfil Halayı - Ümit İlter (Şiir) 
3- Bir Kar Makinası Grup Yorum 1-2 
4- Kurşun Yangını Hasretin - Hasan Biber (Şiir) 

 



 

 

 



 

 

 



 

 

 



 

 

 


