
 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
Felsefenin Başlangıç İlkeleri          Georges POLITZER 
 

Halk Kitaplığı                                              sayfa: 01 
 
 
 
 
  
 
 
 
 
 
 

 

 
J. Stalin 

 
 

Leninizmin 
İlkeleri 

 
 
 
 
 
 

SOL 
yayınları 

 
 

 
Georges Politzer 

 

 

Felsefenin  

Başlangıç İlkeleri 

  
 
 
 

 
Halk Kitaplığı / ML Klasikler 



 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
Felsefenin Başlangıç İlkeleri          Georges POLITZER 
 

Halk Kitaplığı                                              sayfa: 02 
 
 
 
 
  
 
 
 
 
 
 

 

 

 

 

 

 

Georges Politzer 

FFeellsseeffeenniinn  BBaaşşllaannggııçç  İİllkkeelleerrii  
 

 

 

 

 

 

 

 

Sol Yayınları 

 



 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
Felsefenin Başlangıç İlkeleri          Georges POLITZER 
 

Halk Kitaplığı                                              sayfa: 03 
 
 
 
 
  
 
 
 
 
 
 

 

 

İ Ç İ N D E K İ L E R 
 
           Georges Politzer, Georges Cogniot 

           Önsöz, Maurice Le Goas 

           Yayıncıların Önsözü [Editions Sociales] 

 

BİRİNCİ KISIM 
FELSEFE SORUNLARI 
 

           GİRİŞ 
                     I. Felsefeyi Niçin Öğrenmeliyiz? 

                     II. Felsefe Öğrenmek Zor Bir Şey midir? 

                     III. Felsefe Nedir? 

                     IV. Materyalist Felsefe Nedir? 

                     V. Materyalizm ile Marksizm Arasındaki 
İlişkiler Nelerdir? 

                     VI. Burjuvazinin Marksizme Karşı 
Kampanyalari 

 

           BİRİNCİ BÖLÜM. - Felsefenin Temel Sorunu 
                     I. Felsefe Öğrenmeye Nasıl Başlamalıyız? 

                     II. Evreni Açıklamanin İki Biçimi 

                     III. Madde ve Ruh 

                     IV. Madde Nedir? Ruh Nedir? 



 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
Felsefenin Başlangıç İlkeleri          Georges POLITZER 
 

Halk Kitaplığı                                              sayfa: 04 
 
 
 
 
  
 
 
 
 
 
 

 

                     V. Felsefenin Temel Sorusu ya da Sorunu 

                     VI. İdealizm ya da Materyalizm 

 

           İKİNCİ BÖLÜM. - İdealizm 
                     I. Ahlaki İdealizm ve Felsefi İdealizm 

                     II. Berkeley'in İdealizmini Niçin 
Öğrenmeliyiz? 

                     III. Berkeley'in İdealizmi 

                     IV. "İdealist" Uslamlamanın Sonuçları 

                     V. İdealist Kanıtlar 

                               1. Ruh Maddeyi Yaratır 

                               2. Dünya Bizim Düşüncemiz Dışında 
Mevcut Değildir 

                               3. Şeyleri Yaratan Bizim Fikirlerimizdir 

 

           ÜÇÜNCÜ BÖLÜM. - Materyalizm 
                     I. Niçin Materyalizmi Öğrenmemiz Gerekir? 

                     II. Materyalizm Nereden Gelir? 

                     III. Materyalizm Nasıl ve Niçin Gelişti? 

                     VI. Materyalistlerin İlkeleri ve Kanıtları 
Nelerdir? 

 

           DÖRDÜNCÜ BÖLÜM. - Kim Haklı: İdealist mi, 
Materyalist mi? 
                     I. Sorunu Nasıl Koymalıyız? 

                     II. Dünyanın Yalnızca Bizim 
Düşüncemizde Varolduğu Doğru mudur? 



 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
Felsefenin Başlangıç İlkeleri          Georges POLITZER 
 

Halk Kitaplığı                                              sayfa: 05 
 
 
 
 
  
 
 
 
 
 
 

 

                     III. Şeyleri Bizim Fikirlerimizin Yarattığı 
Doğru mudur? 

                     IV. Ruhun Maddeyi Yarattığı Doğru mudur? 

                     V. Materyalistler Haklıdırlar ve Bilim 
Onların İddialarını Tanıtlar 

 

           BESİNCİ BÖLÜM. - Üçüncü Bir Felsefe Var 
mıdır? Bilinemezcilik 
                     I. Niçin Üçüncü Bir Felsefe? 

                     II. Bu Üçüncü Felsefenin İleri Sürdüğü 
Kanıtlar 

                     III. Bu Felsefe Nereden Geliyor? 

                     IV. Vardığı Sonuçlar 

                     V. Bu "Üçüncü" Felsefe Nasıl Çürütülür? 

                     VI. Vargı 

 

İKİNCİ KISIM 
FELSEFİ MATERYALIZM 
 

           BİRİNCİ BÖLÜM. - Madde ve Materyalistler 
                     I. Madde Nedir? 

                     II. Birbirini İzleyen Madde Teorileri 

                     III. Materyalistlere Göre Madde Nedir? 

                     IV. Uzay, Zaman, Hareket ve Madde 

                     V. Vargı 

 



 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
Felsefenin Başlangıç İlkeleri          Georges POLITZER 
 

Halk Kitaplığı                                              sayfa: 06 
 
 
 
 
  
 
 
 
 
 
 

 

           İKİNCİ BÖLÜM. - Materyalist Olmak Ne 
Demektir? 
                     I. Teori ile Pratiğin Birliği 

                     II. Düşünce Alanında Materyalizm Yanlısı 
Olmak Ne Demektir? 

                     III. Pratikte Nasıl Materyalist Olunur? 

                               a) Sorunun Birinci Yönü 

                               b) Sorunun İkinci Yönü 

                     IV. Vargı 

 

           ÜÇÜNCÜ BÖLÜM. - Materyalizmin Tarihi 
                     I. Bu Tarihi Öğrenme Zorunluluğu 

                     II. Marksizm-Öncesi Materyalizm 

                               1. Yunan Antikçağı 

                               2. İngiliz Materyalizmi 

                               3. Fransa'da Materyalizm 

                               4. 18. Yüzyıl Materyalizmi 

                     III. İdealizm Nereden Gelir? 

                     IV. Din Nereden Gelir? 

                     V. Marksizm-Öncesi Materyalizmin 
Değerleri 

                     VI. Marksizm-Öncesi Materyalizmin 
Yanlışları 

 

ÜÇÜNCÜ KISIM 
METAFİZİĞİN İNCELENMESİ 



 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
Felsefenin Başlangıç İlkeleri          Georges POLITZER 
 

Halk Kitaplığı                                              sayfa: 07 
 
 
 
 
  
 
 
 
 
 
 

 

 

           TEK BÖLÜM. - "Metafizik Yöntem" Nedir? 
                     I. Bu Yöntemin Temel Özellikleri 

                               1. Metafizik Yöntemin Birinci Temel 
Özelliği: Özdeşlik İlkesi 

                               2. Metafizik Yöntemin İkinci Temel 
Özelliği: Şeylerden Ayırma (Tecrit) 

                               3. Üçüncü Temel Özellik: Sonsuz ve 
Aşılmaz Bölmeler 

                               4. Dördüncü Temel Özellik: 
Karsitlarin Karşı Karşıya Konması 

                     II. Özet 

                     III. Metafizik Doğa Anlayışı 

                     IV. Metafizik Toplum Anlayışı 

                     V. Metafizik Düşünce Anlayışı 

                     VI. Mantık Nedir? 

                     VII. "Metafizik" Sözcüğünün Açıklaması 

 

DÖRDÜNCÜ KISIM 
DİYALEKTİĞİN İNCELENMESİ 
 

           BİRİNCİ BÖLÜM. - Diyalektiğin İncelenmesine 
Giriş 
                     I. Hazırlayıcı Uyarılar 

                     II. Diyalektik Yöntem Nereden Doğmuştur? 

                     III. Diyalektik, Uzun Zaman Niçin Metafizik 
Yöntemin Baskısı Altında Kaldı? 



 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
Felsefenin Başlangıç İlkeleri          Georges POLITZER 
 

Halk Kitaplığı                                              sayfa: 08 
 
 
 
 
  
 
 
 
 
 
 

 

                     IV. 18. Yüzyıl Materyalizmi Niçin Metafizikti? 

                     V. Diyalektik Materyalizm Nasıl Doğdu: 
Hegel ve Marx 

 

           İKİNCİ BÖLÜM. - Diyalektiğin Yasaları. Birinci 
Yasa: Diyalektik Değişme 
                     I. Diyalektik Hareketten Ne Anlaşılır? 

                     II. "Diyalektik İçin Kesin, Mutlak, Kutsal 
Hiçbir Şey Yoktur" 

                     III. Süreç 

 

           ÜÇÜNCÜ BÖLÜM. - İkinci Yasa: Karşılıklı Etki 
                     I. Süreçlerin Zincirleme Sıralanışı 

                     II. 19. Yüzyılın Büyük Buluşları 

                               1. Canlı Hücrenin ve Gelişiminin 
Bulunuşu 

                               2. Enerjinin Dönüşümünün Bulunuşu 

                               3. İnsanda ve Hayvanlarda Evrimin 
Bulunuşu 

                     III. Tarihsel Gelişme ya da Sarmal (Spiral) 
Gelişme 

                     IV. Vargı 

 

           DÖRDÜNCÜ BÖLÜM. - Üçüncü Yasa: Çelişki 
                     I. Yasam ve Ölüm 

                     II. Şeyler Kendi Karşıtlarına Dönüşür 

                     III. Olumlama, Yadsıma ve Yadsımanın 
Yadsınması 



 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
Felsefenin Başlangıç İlkeleri          Georges POLITZER 
 

Halk Kitaplığı                                              sayfa: 09 
 
 
 
 
  
 
 
 
 
 
 

 

                     IV. Durumu Gözden Geçirelim 

                     V. Karşıtların Birliği 

                     VI. Sakınılacak Yanlışlar 

                     VII. Diyalektiğin Pratik Sonuçları 

 

           BEŞİNCİ BÖLÜM. - Dördüncü Yasa: Niceliğin 
Niteliğe Dönüşmesi ya da Sıçramalı İlerleme Yasası 
 

                     I. Reformlar mı Devrim mi? 

                     II. Tarihsel Materyalizm 

                               1. Tarih Nasıl Açıklanır? 

                               2. Tarih İnsanlarin Eseridir 

 

BEŞİNCİ KISIM 
TARİHSEL MATERYALİZM 
 

           BİRİNCİ BÖLÜM. - Tarihin Devindirici Güçleri 
                     I. Sakınılması Gereken Yanlış Bir Düşünce 

                     II. "Toplumsal Varlık" ve Bilinç 

                     III. İdealist Teoriler 

                     IV. "Toplumsal Varlık" ve Yaşam Koşulları 

                     V. Sınıf Savaşımları, Tarihin Devindiricisi 

 

           İKİNCİ BÖLÜM. - Sınıflar Nereden Gelir, 
Ekonomik Koşullar Nereden Gelir? 
                     I. Birinci Büyük İşbölümü 



 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
Felsefenin Başlangıç İlkeleri          Georges POLITZER 
 

Halk Kitaplığı                                              sayfa: 010 
 
 
 
 
  
 
 
 
 
 
 

 

                     II. Toplumun Sınıflara İlk Bölünüşü 

                     III. İkinci Büyük İşbölümü 

                     IV. Toplumun Sınıflara İkinci Bölünüşü 

                     V. Ekonomik Koşulları Belirleyen Şey 

                     VI. Üretim Tarzları 

                     VII. Uyarılar 

 

ALTINCI KISIM 
DİYALEKTİK MATERYALİZM VE İDEOLOJİLER 
 

           TEK BÖLÜM. - Diyalektik Yöntemin 
İdeolojilere Uygulanması 
                     I. Marksizm İçin İdeolojilerin Önemi Nedir? 

                     II. İdeoloji Nedir? (İdeolojik Etken ve 
İdeolojik Biçimler) 

                     III. Ekonomik Yapı ve İdeolojik Yapı 

                     IV. Doğru Bilinç ve Yanlış Bilinç 

                     V. İdeolojik Etkenlerin Etki ve Tepkisi 

                     VI. Diyalektik Tahlil Yöntemi 

                     VII. İdeolojik Savaşımın Zorunluluğu 

                     VIII. Vargı 

 

           Adlar ve Kavramlar Dizini 

                      

            



 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
Felsefenin Başlangıç İlkeleri          Georges POLITZER 
 

Halk Kitaplığı                                              sayfa: 011 
 
 
 
 
  
 
 
 
 
 
 

 

 

 

GEORGES POLITZER 

Georges Cogniot 

 

 

 

 

 

      SIK SIK şöyle denir: Georges Politzer her şeyden önce 
Gülüştür. Meydan okumanın Gülüşü; başkaldırmanın değil, 
devrimcinin Gülüşü; anarşistin değil, tarihin mahkumiyet 
hükmünden kurtulmak için eski dünyanın güçleriyle açıkça 
alay eden marksistin Gülüşü. Zincirler içinde, Pucheu'nün 
karşısında, Gestaponun işkenceleri içinde bile, galip gelenin 
Gülüşü; infaz mangasının karşısında, galip gelenin Gülüşü. 

      Georges Politzer, 1903'te doğmuştu. Macaristan'ın 
kuzeyindeki küçük bir kentte, Navyvarod'da dünyaya gelmişti; 
ama, 17 yaşında, gerici bir iktidarın eline düşen babasına 
kıymış olan bu ülkeyi terketmek zorunda kalmıştı. Fransa'yı 
seçmişti; zekasının ve yüreğinin yaptığı bir seçimdi bu; çünkü 
tepeden tırnağa Fransızdı. Fransız esprisinin pırıltılarını kimse 
ondan daha iyi anlatmamıştır. Fransız dilini, baba ocağında, 
Voltaire'i ve Diderot'yu okuyarak öğrenmiştir ve Quartier 
Latin'de felsefe hocalığına dek bütün unvanları kazanmak için 
topu topu beş yıl geçirmiştir. 



 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
Felsefenin Başlangıç İlkeleri          Georges POLITZER 
 

Halk Kitaplığı                                              sayfa: 012 
 
 
 
 
  
 
 
 
 
 
 

 

      Georges Politzer'de bir dahi filozof yeteneği vardı. Tıpkı 
dostu ve işkence arkadaşı Jacques Solomon'un teorik fizik 
alanında olağanüstü bir uzman oluşu gibi. 

      Politzer; henüz bir tür idealist düşünce içinde çabaladığı 
1926'dan sonra gelişmiştir kuşkusuz. Savaşım vermiş, dişini 
tırnağına takarak ilerlemiştir. Yolun sonunda da marksizmle 
karşılaşmıştır. 

      Paris İşçi Üniversitesi, 1930 yılları başında, Mathurin- 
Moreau caddesinin eski binalarında kurulduğu zaman, öğretim 
üyeleri arasında dikkat çeken ve hatta ünlü birçok profesör 
vardı, ama hiçbir ders Georges Politzer'in verdiği diyalektik 
materyalizm dersi kadar öğrencileri, işçileri, memurları ve 
aydınları coşturmuyordu. En güç sorunlar, onun sayesinde, 
açık ve basit bir durum kazanıyordu. Hem de felsefi 
düzenlerini, teorik saygınlığını hiç yitirmeksizin. Ayrıca 
acımasız bir alay gücü, hasımlarının görüşlerindeki kararsızlığı 
çıplaklığıyla ortaya döküyordu. Marx'ın ve Lenin'in öğretilisi 
olan Politzer, korkunç bir polemikçi olduğu kadar, derin bir 
kültürle, karşıkonmaz bir yetenekle silahlanmış bir düşünürdü. 

      Bugün, marksizm, üniversitede anılma hakkı kazanmış, 
Marx ve Lenin, yarışma sınavları programına girmiş bulunuyor. 
Sovyet felsefesine eğilen koca koca üniversite kitapları var. 
Ama, kırk yıl önce durum hiç de böyle değildi: Auguste Cornu, 
Sorbonne'da, genç Marx'ın fikirlerinin oluşumu üstüne bir tezi 
desteklerken, bir öcü gibi, hatta onmaz bir çocuk gibi 
görünmüştü. Georges Politzer'in felsefi çalışmaları, Auguste 
Cornu'nün araştırmalarıyla birlikte, felsefenin başlıca 
sorunlarını, diyalektik materyalizmin ışığı altında aydınlatmakta 
ilk önemli girişim olmuştur. 

      1929'da arıtıcı bir alevle haleli genç bir tanrıyı andıran kızıl 
saçlı filozofun Felsefi Bir Gösterinin Sonu: Bergsonculuku, resmi 
idealist düşünceye karşı bu ateş gemisini, ansızın suya indirdiği 
sırada, nasıl sağlıklı bir rüzgarın, akademik bataklıklardan tüten 



 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
Felsefenin Başlangıç İlkeleri          Georges POLITZER 
 

Halk Kitaplığı                                              sayfa: 013 
 
 
 
 
  
 
 
 
 
 
 

 

pis kokuları bir anda silip süpürdüğünü anlatmak güç bir şey. 
Savaş günlerine dek, Politzer, marksizmin bütün düşmanlarına 
karşı, kendi gözünde çağdaş rasyonalizmle kaynaşmış yenici 
polemiğini sürdürüyor, ve aynı zamanda büyük Descartes gele-
neğini çıkış noktası olarak alıyor, Fransız felsefe tarihinin ilerici 
geleneklerinin savunusunu görkemli bir biçimde üstleniyordu. 

      Politzer, psikoloji sorunlarıyla da çok yakından 
ilgilenmekteydi. Geleneksel idealist psikolojiye karşı, somut 
olarak adlandırdığı yeni bir psikoloji yaratma girişimini ona 
borçluyuz. Başlangıçta, psikolojik işlevleri ayrı ayrı dergilerde, 
canlı insanı bütünüyle inceleme eğiliminden ötürü kendisine 
çekici gelen Freud'un psikanaliz yönteminin bir ölçüde etkisine 
girmişti. Ama çok geçmeden, 1928'den sonra, fröydcülükte 
kabul edilmez yanlar olduğunu kavradı ve Pszkolojinin 
Temellerinin Eleştirisi adlı yapıtıyla bu akımdan ayrıldı. Kişiliğin 
toplumsal değerini belirtmek konusunda Politzer'in gösterdiği 
çaba, kendi çalışmalarına psikolog değeri kazandırdı. 

      Cherbourg lisesinde, sonra Evreux lisesinde, en sonunda da 
Saint-Maur lisesinde dersler verdi. O arada, Fransız Komünist 
Partisi belgeleme merkezini kurmuş ve yönetmeye başlamıştı - 
büyük bir tutkuyla yapıyordu bu işi, öyle ki, orada, bazan sabaha 
kadar çalışıyordu. İktisatçı oldu. l'Humanite'deki yazıları, gittikçe 
genişleyen bir okur kitlesi tarafından izleniyordu. 

      Gazeteciliği çekici buluyordu. Bu satırlarin yazarı çok iyi 
biliyor bunu, çünkü Georges Politzer'in, 1937 ve 1939 
arasında, zaman zaman, bu komünist gazetenin yayın 
yönetmeninin yerini birkaç günlüğüne doldurmak için nasıl bir 
sevinçli telaş içinde geldiğini anımsıyor. Maurice Thorez'nin bu 
olağanüstü militana sevgisi vardı. 

      Savaş gelip çatıyor. Paris'te, Harp Okulunda silah altına 
alınan Politzer, Komünist Partinin gizli yönetimi yanında kaldı. 
6 Haziran 1940'ta, Paris'in savunulmasının örgütlenmesi 



 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
Felsefenin Başlangıç İlkeleri          Georges POLITZER 
 

Halk Kitaplığı                                              sayfa: 014 
 
 
 
 
  
 
 
 
 
 
 

 

konusunda Komünist Partinin tarihsel önerilerini hükümet 
adına halka çağrıda bulunması için Manzie'ye ileten oydu. 

      İlerde nazi kamplarının vahşeti içinde yaşamını yitirecek 
olan bulunmaz eşi Maıe Politzer'le birlikte 1940-1942 yılları 
arasında Üniversite Direnmesinin ruhu oldu. Bu konuda her 
zaman sarsılmaz bir yüreklilikle davrandığını söylemek yetmez 
bile: şaşılası soğukkanlılığından, büyük yiğitliğinden sözetmek 
de gerekir. 

      Temmuz 1940'ta terhis edildikten hemen sonra, Politzer'in, 
Jacques Solomon ve Daniel Decourdemanche'la birlikte, orta 
ve yüksek öğretim üyelerine hitabeden gizli bir bülten 
yayınlamaya başladığını görüyoruz. Paul Langevin'in Gestapo 
tarafından tutuklanmasından hemen sonra Universite Libre'in 
(Özgür Üniversitenin) 1. sayısı çıkıyor. Gazete, ünlü fızikçinin 
hapse atılışını ve faşist istilacıların başka marifetlerini 
anlatıyor; ve ekliyor: 

      Bütün bu olaylar akıp giderken, üniversite, eski düzenine 
yeniden kavuşmuştur: gene, onurlu tarihinde her zaman 
olduğu gibi, düşünce ve irade birliğini kurmuştur. Fransız 
Üniversitesinin sloganı olan ve ondan kalan özgürlük içinde, 
büyük kültür geleneğini, bütün zorlamalara karşın sürdürmek 
konusunda birlik halindedir. 

      Bundan sonra Özgür Ünzversite, düşmanın üniversiteye 
elatmasına karşı, Yahudi öğretim üyelerinin ve öğrencilerin 
tutuklanmasına karşı, programların gerici bir biçimde değiştiril-
mesine karşı, aslında nazi emperyalizminin hizmetinde gerici 
bir girişimden başka bir şey olmayan ulusal devrim iddiasına 
karşı, savaşını kesiksiz olarak yürütecektir. Gazete, liselerde 
ve yüksek öğrenim kurumlarında düşmana karşı direnmeyi 
korkusuzca körüklemektedir. Özgür Üniversite'nin 1940-1941 
koleksiyonu, komünistlerin, daha işgal başlar başlamaz 
kurtuluş savaşına katılışının en parlak belgesidir. Bu gerçek, 



 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
Felsefenin Başlangıç İlkeleri          Georges POLITZER 
 

Halk Kitaplığı                                              sayfa: 015 
 
 
 
 
  
 
 
 
 
 
 

 

gazetenin Ocak 1941'den önceki sekiz hazirandan önceki yirmi 
sayısında, bütün açıklığıyla görünür. 

      Sovyetler Birliği'ne hitlerci saldırı başladığı zaman, Özgür 
Üniversite'nin 1 Temmuz 1941 tarihli 22. sayısında Hitler'in 
Mezarı başlığı altında birleşmiş bir halkın birleşmiş ordusunun, 
yeni bir toplumun yeni ordusunun bilinen zaferi ilan ediliyor. 

      Mart 1941'den sonra, yurtsever çevrelerde, olağanüstü 
güçte ve kesinlikle anti-nazi bir yergi elden ele dolaşmaya 
başlamıştı. Yazarın adı belirtilmiyordu. Ama üslup, herkesin 
tanıdığı bir üsluptu. Herkes, 20. Yüzyılda Devrim ve 
Karşıdevrim'in Politzer'in yapıtı olduğunu biliyordu. Ocak-
Şubat içinde basılmış olan bu broşür, kırkbeş sayfalıktı. 
Reichsleiter Rosenberg'in, Kasım 1940 sonunda, 1789 
fikirleriyle hesabı kesmek için Millet Meclisinde verdiği ve Kan 
ve Altın, ya da Kana Yenilmiş Altın başlığıyla yayınlanmış 
söylevine verilmiş parlak bir karşılıktı bu. 

      Politzer, bu yapıtında, demokrasinin ölmediğini, Hitler'in, 
yengileriyle toprağa gömülmediğini belirtiyordu. Burjuva 
demokrasisinin sınırlı oluşunu ve çürümüşlüğünü, kapitalizmin 
yıkılışı ve sosyalizmin gerçekleşmesiyle, gerçek demokrasiye 
geçme olanağını anlatıyordu. 

      Aslında, diye yazıyordu, barbarlıktan kurtulmuş uygarlığı, 
sosyalist uygarlığı yaratan Sovyetler Birliği'nce korunmuş ve 
güvence altına alınmış bilimi ve mantığı unutturabilecek hiçbir 
güç yoktur dünyada. 

      Fransız Komünist Partisi merkez komitesi, 15 Mayıs 1941 
tarihli bir bildiriyle, Fransa'nın özgürlüğü ve bağımsızlığı için 
geniş bir ulusal cephe kurulmasını önerince, Politzer, J. 
Solomon ve D. Decourdemanche gibi seçkin aydınlar, 
çevrelerindeki komünist olmayan yurttaşların da bu cepheye 
katılması için iki kat çaba göstermeye başladı. 



 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
Felsefenin Başlangıç İlkeleri          Georges POLITZER 
 

Halk Kitaplığı                                              sayfa: 016 
 
 
 
 
  
 
 
 
 
 
 

 

      1942'de, ocaktan marta kadar süren ve yaklaşık olarak 
yüzkırk komünist yurttaşın özgürlüğüne malolan büyük insan 
avı sırasında, Politzer de tutuklanmıştı (şubat). 

      Bütün işkencelere karşın tek söz çıkmadı ağzından. Karısı 
bir mektubunda şöyle anlatıyor bunu: 

      Gestapo subayları, birçok kez, hemen salıverileceğimizi 
söyleyerek, tüm ailemize mutlu bir yaşam sağlanacağı 
konusunda güvence vererek, bunun karşılığında, onun; Fransız 
gençliğini değiştirme çalışmalarına katılmasını kabul etmesini 
istediler. Düşünmek için kendisine sekiz gün süre verdiler. Bir 
gün, çağrıldı ve tutumunu değiştirmediği öğrenilince, kendisine 
birkaç gün sonra kurşuna dizileceği söylendi... 

      Kurşuna dizilmeden önce, benim hücremde, yirmi dakika 
geçirmesine izin verildi. Bir yücelik vardı halinde. Yüzü hiç bu 
kadar aydınlık olmamıştı. Işıltılı bir sükunet içindeydi ve her 
hareketi, cellatlarını bile duygulandırıyordu. Partisi uğrunda ve 
Fransa uğrunda ölmekten ne kadar mutluluk duyduğunu söyledi 
bana. Özellikle Fransa topraklarında öleceği için mutluydu. 
Bunun, onun için ne denli önemli olduğunu biliyorsunuz. 

      Ama, IV. Cumhuriyet daha az alçaklık etmedi; Georges 
Politzer'e, öldükten sonra, direnme kahramanı unvanının 
verilmesi istendiğinde, Eski Muhariplerin ardarda gelen bakanları 
tarafından, 1954-1955'te, buna inatla karşı çıkılmıştı. Bu 
bakanlardan birincisi, şimdi iyice unutulmuş olan Laniel hükümeti 
üyesi Andre Mutter'di; ikincisi ise, silik bir dögolcu olan Raymond 
Triboulet idi ve Edgar Faure adlı bir hükümet başkanının gölgesi 
altındaydı. Bu değersiz kişiliğin sefil tutumunu düzeltmek için, M. 
Bruguier ve M. de Moro Giafferi'nin savunmaları üzerine, yerel 
mahkemenin, 1956'da, bir karar vermesi gerekmiştir. 

      Georges Politzer'in anısı için bu bayağılıkların pek bir önemi 
yok. Onun verdiği örnek, aydın kuşakları esinlemiştir, esinleyecektir. 



 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
Felsefenin Başlangıç İlkeleri          Georges POLITZER 
 

Halk Kitaplığı                                              sayfa: 017 
 
 
 
 
  
 
 
 
 
 
 

 

      Politzer'in üniversitede sağlam ve kolayca parlayacak bir 
yeri vardı; değeri uzmanlarca üstün bir biçimde kabul edilmişti. 
Ama, o, aynı zamanda, işçi sınıfına ve onun savaşımlarına 
canla başla bağlanmış, her gün bir militana düşen pratik 
çabalar konusunda da, düşüncenin düzeni olan yükselmiş 
yapıtlar konusunda da, partiye karşı eşit oranda kendisinde 
sorumluluk duyan bir aydın tipiydi. 

      Kültür Evlerinde, Paul Langevin'in Materyalist İncelemeler 
Gurubunda, İşçi Üniversitesinde, kalemleriyle olsun; sözleriyle 
olsun, gösterdikleri bütün çabalarda, Politzer de, Solomon da, 
aydınlara, bilginlere, öğrencilere, marksizmin nasıl 
tanıtılacağını göstermişlerdir. 1938 tatilinde, iki dağ yürüyüşü 
arasında, Bossons buzulunun eteğindeki bir köşkte, Doğanın 
Diyalektiği'ni çevirmeye başlamışlardı. Yüksek felsefe sorunları 
ufuklarından hiç silinmiyordu. Partilerinin yazgısının ayrılmaz 
bir biçimde gerçeğin yazgısına bağlı olduğuna inanmışlardı. 

      Pratikte, bu inanç, partiyle ve parti üyeleriyle birlikte 
yaşama kaygısıyla aynı anlama gelmekteydi. İki dostumuzun 
davranışı, aslında, burjuva etkilerine boyun eğdikleri halde, 
kitlelere akıl hocalığı taslayan entelektüellerin iddialı 
davranışına taban tabana karşıttı. Politzer şöyle demişti: 

      Entelektüel bağımsızlık, eleştirel zeka, tepkiye boyun 
eğmek değil, tersine boyun eğmemek demektir. 

      Bu özdeyişin, onun bütün öğretim yaşamını yeterince 
özetlediği kanısındayız. Sayıları her gün daha çoğalan genç 
aydınlar, Mayıs 1942'de öldürülmüş kahramanın vasiyetini 
daima daha iyi bir biçimde tamamlayabilirler! 

      

GEORGES COGNIOT 



 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
Felsefenin Başlangıç İlkeleri          Georges POLITZER 
 

Halk Kitaplığı                                              sayfa: 018 
 
 
 
 
  
 
 
 
 
 
 

 

 

      

 

 

ÖNSÖZ 

      

 

 

 

 

      

 

      BAŞLANGIÇ bilgileri içeren bu elkitabı, Georges 
Politzer'in, 1935-1936 ders yılında, İşçi Üniversitesinde verdiği 
kurslarda, öğrencilerinden biri tarafından tutulmuş notlardan 
derlendi. Kitabın niteliğini ve kapsamını anlamak için, ilkin, 
hocamızın amacını ve yöntemini belirtmek gerekir. 

      Bilindiği gibi, İşçi Üniversitesi, 1932 yılında, küçük bir 
profesörler grubu tarafından, beden işçilerine marksist bilimi 
öğretmek ve onlara, zamanımızı anlama ve teknik alanda 
olduğu kadar siyasal ve toplumsal alanda da eylemlerini 
yürütme olanağını sağlayacak bir düşünme yöntemi öğretmek 
için kurulmuştu. 



 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
Felsefenin Başlangıç İlkeleri          Georges POLITZER 
 

Halk Kitaplığı                                              sayfa: 019 
 
 
 
 
  
 
 
 
 
 
 

 

      Başından beri, Georges Politzer, İşçi Üniversitesinde, 
marksist felsefeyi, diyalektik materyalizmi öğretme işini üzerine 
aldı. Resmi öğretim bu felsefeden habersiz kalmaya ya da 
onun niteliğini bozmaya devam ettiği ölçüde, bu zorunlu bir 
görevdi. 

      Bu kurslara katılmak ayrıcalığına erişmiş olanlardan hiçbiri, 
-o, her yıl, her yaş ve meslekten insanların oluşturduğu, ama 
genç işçilerin çoğunlukta bulunduğu bir dinleyici kitlesi 
karşısında konuşuyordu- böyle kuru ve zor bir konuyu, bu 
konuda hiç deneyimi olmayan dinleyicilerden her birinin 
kavrayabileceği bir açıklığa kavuşturmak için öylesine ustaca 
ve coşkulu, öylesine bilgili ve kardeşçe, öylesine özenli olan bu 
kızıl saçlı büyük çocuğun önünde duyduğu derin izlenimi 
unutmayacak. 

      Sert olmasını bilen ama her zaman adil ve yerinde olan 
saygın otoritesi, kurslarında, hoş bir disiplin yaratırdı, ve onun 
kişiliğinden öyle bir canlılık, öyle bir yaşam gücü ve öyle bir 
ışıltı fışkırırdı ki, bütün öğrencileri, ona hayranlık duyar ve onu 
severdi. 

      POLITZER, daha iyi anlaşılması için, her şeyden önce 
ancak konu ile daha önce karşılaşmış olanların 
kavrayabileceği felsefeye özgü bütün özel deyimleri, bütün 
teknik terimleri, sözlüğünden çıkarırdı. Yalnızca herkesin 
bildiği yalın sözcükleri kullanmak isterdi. Özel bir terimi 
kullanmak zorunda kaldığı durumlarda, bunu, alışılmış, bildik 
örneklerle uzun uzun açıklamaktan geri durmazdı. 
Tartışmalarda öğrencilerinden herhangi biri, bilgiççe sözcükler 
kullanacak olsa, onu azarlar ve onun yakınında bulunmuş olan 
herkesin çok iyi bildiği o iğneleyici sözleriyle, onu alaya alırdı. 

      O, yalın ve açık olmak isterdi ve her zaman sağduyuya 
seslenirdi, ama bunu yaparken açıklamakta olduğu fikirlerin ve 
teorilerin doğruluğundan ve gerçekliğinden, hiçbir zaman, 
hiçbir şey feda etmezdi. Dersten önce ve sonra, bütün 



 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
Felsefenin Başlangıç İlkeleri          Georges POLITZER 
 

Halk Kitaplığı                                              sayfa: 020 
 
 
 
 
  
 
 
 
 
 
 

 

dinleyicilerinin tartışmalara katılmasını sağlayarak kurslarını 
son derece canlı tutmasını bilirdi. Şöyle yapardı: Her dersin 
sonunda, yoklama sorusu dediği bir ya da iki soru verirdi; bu 
sorular, dersi özetlemek ya da derste anlatılanları herhangi 
özel bir konuya uygulamak amacına yönelik olurdu. Öğrenciler 
konuyu işlemek zorunda değildi, ama bunu görev bilenler pek 
çoktu ve bunlar, bir sonraki derse yazılı bir ödev getirirlerdi. O, 
derse girince, kimin ödev yaptığını sorardı; eller kaldırılırdı, o 
da aramızdan bazılarını seçer, yazdıklarımızı okutur ve 
gerekiyorsa sözlü açıklamalarla eksiklikleri tamamlardı. 
Politzer, eleştirir ya da kutlar ve öğrenciler arasında kısa süren 
bir tartışma başlatırdı; sonra bu tartışmadan dersler çıkararak, 
konuyu bir sonuca bağlardı. Bu yaklaşık olarak, yarım saat 
kadar sürerdi ve böylece bir önceki derste bulunamamış 
olanlara eksiklerini tamamlamak ve daha önce öğrenmiş 
oldukları ile bağlantı kurmak olanağını sağlardı; bu, aynı 
zamanda, hocaya da, ne ölçüde anlaşıldığını görmek 
olanağını verirdi: gerekirse, karmaşık ve aydınlanmamış 
noktalar üzerinde yeniden dururdu. 

      Sonra, bir saat kadar süren günün dersine başlardı; 
öğrenciler, yeniden, anlatılanlar üzerine sorular sorardı. Bunlar 
genellikle ilginç ve yerinde sorular olurdu; Politzer, konuya 
açıklık getirmek ve kursun özünü değişik bir açıdan yeniden 
ele almak için, bu sorulardan yararlanırdı. 

      Kendi konusunda derin bir bilgiye ve hayranlık uyandıran 
kıvrak bir zekaya sahip olan Georges Politzer, her şeyden 
önce, dinleyicilerinin tepkilerine dikkat ederdi. Her seferinde 
genel havayı yoklar ve durmadan öğrencilerinin öğretilenleri ne 
ölçüde benimseyip özümlediklerini denetlerdi. Böylece 
öğrencileri tarafindan tutkulu bir ilgi ile izlenirdi. O, binlerce 
militanın yetişmesine katkıda bulunmuştur ve bunlardan pek 
çoğu, bugün, sorumlu görevlerde bulunuyorlar. 

      BU öğretimin değerini çok iyi anlayan ve onu 
izleyemeyenleri, özellikle taşrada bulunan arkadaşlarımızı 



 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
Felsefenin Başlangıç İlkeleri          Georges POLITZER 
 

Halk Kitaplığı                                              sayfa: 021 
 
 
 
 
  
 
 
 
 
 
 

 

düşünen bizler, onun kurslarının yayınlanmasını diliyorduk. O, 
her zaman bu konuyu düşüneceğine söz veriyordu, ama sonu 
gelmez çalışmaları arasında hiçbir zaman bu tasarıyı 
gerçekleştirecek zamanı bulamıyordu. 

      İşçi Üniversitesinde yüksek felsefe kursu açılmıştı; bu 
kursun ikinci yılında iken, Politzer'den, ödevlerimi düzeltmesini 
istemek fırsatını buldum, isteği üzerine ödev defterimi 
kendisine verdim. Onları beğendi, iyi hazırlanmış dedi ve ben, 
notlarımdan yararlanarak başlangıç kursları derslerini kaleme 
almasını önerdim. Onları gözden geçirmeye ve düzeltmeye 
söz vererek beni yüreklendirdi. Ne yazık ki, buna zaman 
bulamadı. Uğraşıları gittikçe daha yüklü olduğundan, yüksek 
felsefe kurslarını arkadaşımız Rene Maublanc'a bıraktı. 
Maublanc'a tasarımızı ilettim, kaleme aldığım ilk dersleri 
gözden geçirmesini istedim. Büyük bir istekle kabul etti ve 
çalışmayı sürdürüp bitirmem için beni isteklendirdi, sonradan 
onu Politzer'e sunacaktık. Ama savaş çıkageldi: Politzer, 
hitlerci işgalcilere karşı savaşımda kahramanca öldü. 

      Her ne kadar, hocamız, onayladığı ve bizi isteklendirmiş 
olduğu bir çalışmayı gereğince düzene koyup tamamlamak 
için artık aramızda değilse de, biz, bunu, kurs notlarıma göre 
yayınlamanın yararlı olduğuna inandık. 

      İŞÇİ Üniversitesindeki felsefe kursuna, her yıl, materyalizm 
sözcüğünün gerçek anlamını saptayarak ve bazılarının bu 
sözcük üzerinde yaptıkları iftiracı anlam değişikliklerini 
protesto ederek başlayan Georges Politzer, materyalist 
filozofun ülküden yoksun olmadığını ve bu ülküyü zafere 
ulaştırmak için savaşmaya hazır olduğunu vargücü ile 
yinelerdi. Sonradan, bunu, kendisini feda ederek tanıtlamasını 
bildi. Onun bu kahramanca ölümü, marksizmde teori ile 
pratiğin birliğinin doğruluğunu kesinlikle söylediği ilk kursunun 
ününü yaydı. Marksizmin, insanı makineye ya da ancak goril 
ya da şempanzeden üstün bir hayvana dönüştüren bir öğreti 
(Notre-Dame de Paris kilisesinde, 18 Şubat 1945'te, R. P. 



 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
Felsefenin Başlangıç İlkeleri          Georges POLITZER 
 

Halk Kitaplığı                                              sayfa: 022 
 
 
 
 
  
 
 
 
 
 
 

 

Panici tarafından okunan büyük perhiz vaazı) olarak 
sunulmasına yeniden cüret edildiği zamanda, bu bir ülküye 
sarsılmaz bağlılık, bu kendini esirgemezlik ve bu yüksek ahlak 
değeri üzerinde ısrarla durmak yararsız değildir. 

      Arkadaşlarımızın anısına yapılan bu gibi hakaretlere karşı 
protestolarımızın hiçbiri yeterli değildir. Marksist olan ve Paris 
İşçi Üniversitesinde ders veren Georges Politzer'i, Gabriel 
Peri'yi, Jacques Solomon'u, Jacques Decour'u, bunlara, 
yalnızca örnek olarak anımsatalım: Onlar ki, hepsi bir kenar 
mahallede, işçilere felsefe, ekonomi politik, tarih ya da öteki 
diğer bilimleri öğretmek için zamanlarının büyük bir kısmını 
adamakta bir an bile duraksamayan, iyi, sade, yüce gönüllü, 
kardeşçe, candan arkadaşlarımızdı. 

      İşçi Üniversitesi, 1939'da dağıtıldı. Kurtuluştan hemen 
sonra, Yeni Üniversite adı ile yeniden doğdu. Candan bağlı 
yeni bir profesörler ekibi, kurşuna dizilenlerin nöbetini 
devralarak, kesilen işi yeniden başlatmaya geldi. 

      Bu başlıca görevde, bizi, İşçi Üniversitesinin yaratıcı ve 
kurucularından birine saygı borcumuzu ödemeye hiçbir şey 
daha fazla isteklendiremez ve hiçbir ödül, bize Georges 
Politzer'in Felsefenin Başlangıç İlkeleri'ni yayınlamaktan daha 
yerinde ve daha yararlı görünmüyor. 

      

 

MAURICE LE GOAS 

 

 



 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
Felsefenin Başlangıç İlkeleri          Georges POLITZER 
 

Halk Kitaplığı                                              sayfa: 023 
 
 
 
 
  
 
 
 
 
 
 

 

 

 

 

 

YAYINCILARIN ÖNSÖZÜ 

 

    

 

 

  

      GEORGES POLITZER'in Felsefenin Başlangıç İlkeleri'nin 
bu yeni baskısı, baştan sona yeniden gözden geçirildi, bazı 
yerleri daha iyi bir biçime kondu ve Adlar ve Kavramlar Dizini 
düzeltilip geliştirildi. Siyasal savaşımın yansısı ve ifadesi olan 
ideolojik savaşımın gittikçe keskinleştiği bir dönemde, her 
namuslu insanın, aldatma, gözboyama girişimlerine karşı 
kafaca silahlanmış bulunmasının daha önem kazandığı bir 
dönemde, okura, önce sunmuş olduğumuzdan daha gelişti-
rilmiş, yetkin bir çalışma aracı sunmak, bize, gerçekten zorunlu 
göründü. Doğrusunu söylemek gerekirse, ilk baskılarımızın 
bazı kusurlar taşıdığını söylemek zorundayız, bu kusurlar 
bizim, bu çok gerekli fikir aracını yaymak için gösterdiğimiz 
ivedilikten ileri geliyordu. 

      Onun için, Politzer'in açıklamalarının sunuluşunu, gerekli 
olduğu her yerde iyileştirerek, satır sıtır düzelttik. Söylemeye 



 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
Felsefenin Başlangıç İlkeleri          Georges POLITZER 
 

Halk Kitaplığı                                              sayfa: 024 
 
 
 
 
  
 
 
 
 
 
 

 

gerek yok ki, temelde hiçbir değişiklik yapmadık, düzeltme-
lerimiz yalnızca biçime yönelik oldu. 

      Aynı zamanda (arkadaşımız Le Goas'ın notları arasında 
bulunmuş ve Politzer tarafından işaretlenmiş) birkaç Yazılı 
Ödev'i ve Okuma Parçası'nı ekledik ve dizini baştan sona 
gözden geçirdik, öyle ki, şimdiki haliyle kısa bir tarih sözlüğü 
oluşturmaktadir. 

      Büyük arkadaşımız Paul Langevin, İlkeler'in kendisinde 
bulunan nüshaları üzerinde, iyi bildiği bilimsel bir soru 
hakkında ayrıntıya ilişkin iki yanlışı kendi eliyle düzeltmişti 
(birinci baskının 79. sayfasında). Paul Langevin, kitabın yeni 
bir baskısında bu düzeltmelerin gerçekleştirilmesini istiyordu. 
İşte bugün o da yerine getirildi. 

      POLITZER'in yapıtı, bugün sunulduğu biçimiyle, 
eskisinden daha iyi olmak üzere, marksizmin temeli olan 
diyalektik materyalizmin öğrenilmesinde, vazgeçilmez bir 
hazırlık bilgisi taşımaktadır. Kitap, lise öğrencisine olduğu 
kadar militan işçiye, belli bir uzmanlık edinmiş aydına olduğu 
kadar, meraklı okura da hizmet edecektir. 

      Kitapta bazı boşluklar olduğunu, bazı konuların açıklığa 
kavuşturulması için işlenmesi ve bazı olumlamaların tamam-
layıcı açıklamalarla derinleştirilmesi gerektiğini, herkesten önce 
Politzer biliyordu. Ama, o, her şeyde olduğu gibi, felsefede de, 
en baştan başlamak gerektiğini de biliyordu. Öyleyse, İlkeler'le 
verilen bu öğretimi, bir başlangıç olarak kabul etmek gerekir. 

      HER dersin hemen arkasına, Politzer'in okunmasını salık 
verdiği şeylerin bir listesini ve aynı zamanda Politzer'in her 
dersin sonunda önerdiği yoklama sorularını koymaya özen 
gösterdik. 



 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
Felsefenin Başlangıç İlkeleri          Georges POLITZER 
 

Halk Kitaplığı                                              sayfa: 025 
 
 
 
 
  
 
 
 
 
 
 

 

      Bu soruların şu iki kategori içine giren okurlar için özellikle 
ilginç olacağını düşünüyoruz: 

      1. Öğrenciler için, yani kitabı yalnızca okumakla yetinmek 
istemeyip onu incelemek isteyenler için. Bunlara, her dersi, 
salık verilen okuma parçalarıyla birlikte tamamladıktan sonra 
kitabı kapamayı, sorulan soru ya da soruları düşünmeyi ve 
sorulara kafadan ya da daha iyisi yazılı olarak yanıt vermeyi 
öğütleriz. 

      2. Öğretmenler için, yani bir marksist çalışma grubunda 
öğretimin temeli olarak bu kitaptan yararlanmak isteyecekler 
için. Bunlar için, sorular, öğrenimi canlandıracak ve verimli 
tartışmalara yolaçacaktır. 

      Ensonu, herkes için, bu kitap, girişte gösterilen yol ve 
bilgilerle, yoklama sorularıyla, kusursuz bir eğitim yöntemi 
sağlayacaktır. 

      

 

(EDITIONS SOCIALES)  

 

 

 

 

 

 



 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
Felsefenin Başlangıç İlkeleri          Georges POLITZER 
 

Halk Kitaplığı                                              sayfa: 026 
 
 
 
 
  
 
 
 
 
 
 

 

 

 

 

 

BİRİNCİ KISIM 

FELSEFE SORUNLARI 

 

 

 

GİRİŞ 

I .      Felsefeyi Niçin Öğrenmeliyiz? 

II .    Felsefe Öğrenmek Zor Bir Şey midir? 

III .   Felsefe Nedir? 

IV .    Materyalist Felsefe Nedir? 

V .    Materyalizm ile Marksizm Arasındaki İlişkiler Nelerdir? 

VI .    Burjuvazinin Marksizme Karşı Kampanyaları 

 

 



 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
Felsefenin Başlangıç İlkeleri          Georges POLITZER 
 

Halk Kitaplığı                                              sayfa: 027 
 
 
 
 
  
 
 
 
 
 
 

 

 
I. FELSEFEYİ NİÇİN ÖĞRENMELİYİZ? 

      Bu kitapta, materyalist felsefenin başlangıç ilkelerini 
sunmak ve açıklamak amacındayız. 

      Niçin? Çünkü marksizm, bir felsefeye ve bir yönteme, 
diyalektik materyalizmin felsefesine ve yöntemine sıkısıkıya 
bağlıdır. Şu halde, marksizmi iyi anlamak için ve burjuva 
teorilerinin kanıtlarını çürütmek için olduğu kadar, etkin bir 
siyasal savaşımı üstlenmek için de bu felsefeyi ve bu yöntemi 
incelemek zorunludur. 

      Gerçekten de Lenin, şöyle demişti; Devrimci teori olmadan 
devrimci hareket olamaz.[1] Bu, her şeyden önce, teoriyi 
pratiğe bağlamak gerekir, demektir. 

      Pratik nedir? Pratik; gerçekleştirme işidir. Örneğin, sanayi, 
tarım, bazı teorileri (kimyasal, fiziksel ya da biyolojik teorileri), 
gerçekleştirirler (yani gerçeğe geçirirler). 

      Teori nedir? Teori, gerçekleştirmeyi istediğimiz şeylerin 
bilgisidir. 

      Yalnızca pratik olabilir - ama o zaman yalnızca göreneğe 
dayanarak gerçekleştirilir. Yalnızca teori olabilir - ama o zaman 
da tasarlanan, kafada tasarlanan şey çoğu kez 
gerçekleşemez. Demek ki, teori ile pratik arasında bağlantı 
olması gerekir. Bugün sorun, bu teorinin ne olması gerektiğini 
ve pratik ile bağlantısının nasıl olması gerektiğini bilmektir. 

      Doğru bir devrimci eylemi gerçekleştirebilmek için işçi 
militana, doğru bir tahlil yöntemi ve doğru bir düşünme 
yönteminin gerekli olduğunu düşünüyoruz. Ona, bütün 
olguların çözümünü verecek bir dogma değil, ama hiçbir 
zaman aynı olmayan koşulları ve olguları hesaba katan bir 



 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
Felsefenin Başlangıç İlkeleri          Georges POLITZER 
 

Halk Kitaplığı                                              sayfa: 028 
 
 
 
 
  
 
 
 
 
 
 

 

yöntem, teoriyi pratikten, düşünceyi yaşamdan hiçbir zaman 
ayırmayan bir yöntem gerektiğini düşünüyoruz. İşte 
açıklamaya, anlatmaya niyetlendiğimiz bu yöntem, marksizmin 
temeli olan diyalektik materyalizm felsefesinin içerdiği 
yöntemdir. 

 

II. FELSEFE ÖĞRENMEK ZOR BİR ŞEY MİDİR? 

      Felsefe öğreniminin, işçiler için, özel bilgileri gerektiren, 
güçlüklerle dolu bir şey olduğu genellikle düşünülür. Açıklamak 
gerekir ki, burjuva elkitapları, bu görüşleri onları inandırmak 
için ve onları ancak yıldırabilecek biçimde kaleme alınmıştır. 

      Genel olarak öğrenmenin, özellikle de felsefe öğrenmenin 
güçlükler taşıdığını yadsımıyoruz; ama bu güçlükler elbette 
yenilebilir güçlüklerdir ve özellikle, okurlarımızın çoğunluğu için 
yeni şeyler olmasından ileri gelir. 

      Biz de zaten, daha sözün başında, şeylere bellilik, açıklık 
kazandırarak, okurlarımızı, günlük dilde anlamı bozulmuş 
sözlerin bazı tanımlarını yeniden gözden geçirmeye, 
irdelemeye çağıracağız. 

 

III. FELSEFE NEDİR? 

      Halk dilinde, filozof denince, ya bulutlarda yaşayan bir 
kimse, ya her şeyi hoşgören, hiçbir şeye aldırmayan kimse 
anlaşılır. Oysa tam tersine, filozof, bazı sorunlara, kesin, açık 
yanıtlar getirmek isteyen kişidir ve eğer felsefenin, evrenin 
(dünya nereden geliyor? nereye gidiyoruz? vb.) sorunlarına bir 
açıklama bulmak istediği dikkate alınırsa, elbette ki, filozofun 



 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
Felsefenin Başlangıç İlkeleri          Georges POLITZER 
 

Halk Kitaplığı                                              sayfa: 029 
 
 
 
 
  
 
 
 
 
 
 

 

pek çok şeyle uğraştığı ve, söylenenin tersine, çok şeye 
aldırdığı görülür. 

      Öyleyse, felsefeyi tanımlamak için, felsefenin, evreni, 
doğayı açıklamak istediğini, en genel sorunları incelediğini 
söyleyeceğiz. Daha az genel olan sorunlar, bilimlerce 
incelenir. Öyleyse felsefe, bilimlerin bir uzantısıdır, şu anlamda 
ki, felsefe, bilimlere dayanır ve onlara bağlıdır. 

      Burada hemen ekleyelim ki, marksist felsefe, bütün 
sorunların çözümüne bir yöntem getirir ve bu yöntem, 
materyalizm denen şeye ilişkin olan bir yöntemdir. 

 

IV. MATERYALİST FELSEFE NEDİR? 

      Burada da, gene hemen belirtmemiz gereken bir anlam 
karışıklığı vardır; halk dilinde, materyalist denince, maddi 
zevkleri tatmaktan başka birşey düşünmeyen kimse 
anlaşılıyor. Madde (mattiere) sözünü içeren materyalizm 
sözcüğü üzerinde sözcük oyunu yapılarak, ona baştan aşağı 
yanlış bir anlam verme yoluna gidiliyor. 

      Biz, materyalizmi incelerken, ona, -sözcüğün bilimsel 
anlamında- gerçek anlamını geri vereceğiz; göreceğiz ki, 
materyalist olmak, bir ülküye sahip olmaya ve bu ülküyü zafere 
ulaştırmak için savaşım vermeye engel değildir. 

      Dedik ki, felsefe, dünyanın en genel sorunlarına bir 
açıklama bulmak ister. Ama insanlığın tarihi boyunca, bu 
açıklama, her zaman aynı olmadı. 

      İlk insanlar da doğayı, dünyayı açıklamak istediler, ama 
bunu başaramadılar. Gerçekten de, dünyayı ve bizi çevreleyen 



 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
Felsefenin Başlangıç İlkeleri          Georges POLITZER 
 

Halk Kitaplığı                                              sayfa: 030 
 
 
 
 
  
 
 
 
 
 
 

 

olayları açıklama olanağını bize veren, bilimlerdir; oysa 
bilimlerin ilerlemelerine olanak sağlayan buluşlar çok yenidir. 

      Demek ki, ilk insanların bilgisizliği, onların araştırmalarına 
bir engeldi. Bunun içindir ki tarih boyunca, bu bilgisizlik 
nedeniyle, dünyayı olağanüstü güçlerle açıklamak isteyen 
dinlerin ortaya çıktığını görüyoruz. Bu, bilime aykırı bir 
açıklamadır. Sonra yavaş yavaş, yüzyıllar boyunca, bilim 
gelişecek, insanlar, bilimsel deneyimlerden yola çıkarak maddi 
olgularla dünyayı açıklamayı deneyecektir - buradan, şeyleri 
bilimlerle açıklama iradesinden, materyalist felsefe doğdu. 

      Sonraki bölümlerde, materyalizmin ne olduğunu 
inceleyeceğiz, ama şimdiden, şunu aklımızda tutalım ki, 
materyalizm, evrenin bilimsel açıklamasından başka bir şey 
değildir. 

      Materyalist felsefenin tarihini incelerken, bilgisizliğe karşı 
savaşımın ne kadar çetin ve güç olduğunu göreceğiz. Ayrıca 
şunu da belirtmek gerekir ki, materyalizm ve bilgisizlik, 
yanyana, birarada varlıklarını sürdürdüklerine göre 
zamanımızda da, bu savaşım, henüz son bulmamıştır. 

      Marx ve Engels, işte bu savaşımın ortasında işe karıştılar. 
19. yüzyılın büyük buluşlarının önemini anlayarak, materyalist 
felsefeye, evrenin bilimsel açıklamasında çok büyük ilerlemeler 
yapma olanağını sağladılar. Böylece diyalektik materyalizm 
doğdu. Sonra, ilkin, onlar, dünyayı yöneten yasaların, 
toplumların gelişmesini açıklamaya yaradığını anladılar; böylece 
ünlü tarihsel materyalizm teorisini dile getirdiler. 

      Bu kitapta, ilkin materyalizmi, sonra diyalektik mater-
yalizmi, daha sonra da tarihsel materyalizmi inceleyeceğiz. 
Ama her şeyden önce, materyalizm ile marksizm arasındaki 
ilişkileri ortaya koymak istiyoruz. 



 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
Felsefenin Başlangıç İlkeleri          Georges POLITZER 
 

Halk Kitaplığı                                              sayfa: 031 
 
 
 
 
  
 
 
 
 
 
 

 

 

V. MATERYALİZM İLE MARKSİZM ARASINDAKİ İLİŞKİLER 
NELERDİR? 

      Bu ilişkileri şöyle özetleyebiliriz: 

      1. Materyalizmin felsefesi, marksizmin temelini oluşturur.[2] 

      2. Dünyanın sorunlarına bilimsel bir açıklama getirmek 
isteyen bu materyalist felsefe, tarih boyunca, bilimlerle birlikte 
aynı zamanda ilerler. Dolayısıyla, marksizm de bilimlerden 
çıkmıştır, bilimlere dayanır ve bilimlerle birlikte evrim gösterir. 

      3. Marx ve Engels'ten önce de, birçok kez ve değişik 
biçimlerde materyalist felsefeler ortaya çıktı. Ama, 19. yüzyılda 
bilimler ileriye doğru büyük bir adım attıklarından, Marx ve 
Engels, çağdaş bilimlerden yola çıkarak, bu eski materyalizmi 
yenilediler ve bize, diyalektik materyalzim denilen ve 
marksizmin temelini oluşturan çağdaş materyalizmi sundular. 

      Bu birkaç açıklama ile görüyoruz ki, materyalist felsefenin, 
söylenenin tersine, bir tarihi vardır. Bu tarih, bilimlerin tarihine 
sıkısıkıya bağlıdır. Materyalizm üzerine kurulmuş olan marksizm, 
tek bir adamın kafasından çıkmamıştır. O, daha Diderot'da çok 
ilerlemiş bulunan eski materyalizmin uzantısı ve sonucudur. 
Marksizm, 18. yüzyıl ansiklopedicilerinin geliştirdiği ve 19. 
yüzyılın büyük buluşlarının zenginleştirdiği materyalizmin açılıp 
gelişmesidir. Marksizm, canlı, yaşayan bir teoridir ve hemen 
burada, marksizmin, sorunları nasıl ele aldığını göstermek için 
herkesin bildiği sınıf savaşımı sorununu bir örnek olarak alacağız. 

      İnsanlar bu sorun üzerinde ne düşünürler? Bazıları, 
ekmeği savunmanın, siyasal savaşımdan ayrı bir şey olduğunu 
düşünür. Diğer bazıları, örgütlenme zorunluluğunu yadsıyarak, 
sokakta yumruklaşmanın yeterli olduğu görüşündedirler. Daha 



 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
Felsefenin Başlangıç İlkeleri          Georges POLITZER 
 

Halk Kitaplığı                                              sayfa: 032 
 
 
 
 
  
 
 
 
 
 
 

 

başkaları ise, yalnızca siyasal savaşımın bu soruna çözüm 
getireceğini önü sürerler. 

      Marksist için, sınıf savaşımı, şunları içerir: 

      a. Bir ekonomik savaşımı, 

      b. Bir siyasal savaşımı, 

      c. Bir ideolojik savaşımı, 

      Şu halde sorun, bu üç alana birlikte yerleştirilmelidir. 

      a. Barış uğruna savaşım verilmeksizin, özgürlüğü 
savunmaksızın ve bu amaçlar için savaşıma yarayan bütün 
fikirleri savunmaksızın, ekmek için savaşım verilemez. 

      b. Marx'tan beri gerçek bir bilim haline gelmiş olan siyasal 
savaşım için de durum aynıdır: Böyle bir savaşım yürütmek 
için, hem ekonomik durumu, hem de ideolojik akımları, aynı 
zamanda hesaba katmak zorunludur. 

      c. Propaganda ile kendini gösteren ideolojik savaşıma 
gelince, bu savaşımın etkili olması için, ekonomik ve siyasal 
durumu hesaba katmak gerekir. 

      Demek ki, bütün bu sorunlar, birbirlerine sımsıkı bağlıdır ve 
bu bakımdan, sınıf savaşımı denilen bu büyük sorunun herhangi 
bir görünümü -örneğin bir grev- karşısında, sorunun bütün 
verilerini ve bütünüyle sorunun kendisini dikkate almadan bir 
karar alınamaz. 

      Şu halde, bütün bu alanlarda savaşım verme yeteneğinde 
olan, harekete en iyi yönü verecektir. 



 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
Felsefenin Başlangıç İlkeleri          Georges POLITZER 
 

Halk Kitaplığı                                              sayfa: 033 
 
 
 
 
  
 
 
 
 
 
 

 

      Bir marksist, bu sınıf savaşımı sorununu işte böyle anlar. 
Oysa, her gün sürdürmek zorunda olduğumuz ideolojik 
savaşımda, ruhun ölümsüzlüğü, tanrının varlığı, evrenin 
başlangıcı gibi çözümlenmesi güç sorunlarla karşı karşıya 
bulunuruz. İşte diyalektik materyalizm, bize, bir uslamlama 
yöntemi verecek, bütün bu sorunları çözümlememize ve aynı 
zamanda marksizmi tamamlamak ve yenilemek iddiası ile 
marksizmi bozmaya çalışanların gerçek yüzünü ortaya 
çıkarmamıza olanak sağlayacaktır. 

 

VI. BURJUVAZİNİN MARKSİZME KARŞI KAMPANYALARI 

      Marksizmi, böyle tahrife kalkışmak, çok çeşitli temellere 
dayanır. Marksizm-öncesi (Marx'tan önceki) dönemin sosyalist 
yazarlarını, marksizmin karşısına dikmeye çalışırlar. Böylece, 
ütopyacıların, Marx'a karşı, sık sık kullanıldığı görülür. 
Başkaları Proudhon'u kullanırlar; bazıları, (Lenin tarafından 
ustaca çürütüldükleri halde) 1914 öncesinin revizyonistlerinden 
kaynaklanırlar. Ama, burjuvazinin marksizme karşı yürüttüğü 
susma kampanyasını özellikle belirtmek gerekir. Burjuvazi, 
ayrıca materyalist felsefenin marksist biçimiyle bilinmesini 
engellemek için her şeyi yapmıştır. Fransa'da yapılan felsefe 
öğretimi özellikle bu bakımdan çarpıcıdır. 

      Orta dereceli öğretim kuruluşlarında felsefe öğretilir. Ama 
bu öğretimin tümü, Marx ve Engels tarafından hazırlanıp 
geliştirilmiş materyalist bir felsefe olduğu hiçbir zaman 
öğrenilmeden, baştan sona izlenebilir. Felsefe elkitaplarında, 
marksizm ve materyalizm sorunu birbirinden daima ayrıymış 
gibi, materyalizmden (çünkü ondan sözetmek gereklidir) 
sözedilir. Marksizm, genellikle, yalnızca, siyasal bir öğreti 
olarak sunulur ve tarihsel materyalizmden sözedildiğinde de, 
bu konuyla ilgili olarak, materyalizm felsefesinden 
sözedilemez; diyalektik materyalizmin tümü ise, hiç bilinmiyor. 



 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
Felsefenin Başlangıç İlkeleri          Georges POLITZER 
 

Halk Kitaplığı                                              sayfa: 034 
 
 
 
 
  
 
 
 
 
 
 

 

      Bu durum, yalnızca ortaokullarda ve liselerde böyle 
değildir; üniversitelerde de tamamen aynıdır. En belirleyici olgu 
şudur: Fransa'da, marksizmin bir felsefesi bulunduğu, bunun 
da materyalizm olduğu bilinmeden, ve geleneksel 
materyalizmin çağdaş bir biçimi bulunduğu, bunun da 
diyalektik materyalizm ya da marksizm olduğu bilinmeden, 
Fransız üniversitelerinin verdikleri en yüksek dereceli 
diplomalarla donanmış olarak, bir felsefe uzmanı olunabilir. 

      Biz, marksizmin, yalnızca toplum hakkında değil, ama aynı 
zamanda evrenin kendisi hakkında genel bir anlayışı içerdiğini 
belirtmek istiyoruz. Demek ki, bazılarının ileri sürdüklerinin 
tersine, marksizmin, bir felsefeden yoksun oluşu gibi büyük bir 
kusuru bulunduğundan yakınmak ve marksizmin yoksun 
bulunduğu bu felsefeyi, işçi hareketinin bazı teorisyenleri gibi, 
orda burda yeniden aramak, yersizdir. Çünkü marksizmin bir 
felsefesi vardır ve bu da diyalektik materyalizmdir. 

      Zaten, bu susma kampanyasına, yönetici sınıfların 
yaptıkları bütün kalpazanlıklara ve aldıkları bütün önlemlere 
karşın, marksizm ve felsefesi, gittikçe daha çok tanınmaya, 
bilinmeye başlamıştır. 

 
Dipnotlar 
[1] V. İ. Lenin, Ne Yapmalı?, Sol Yayınları, Ankara 1992, s. 29. 
[2] Bkz: Lenin, Materyalizm ve Reformizmin Felsefesi, Karl Marx. et 
sa doctrine, Editions Sociales 1953, s. 60.  

 

 

 

 



 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
Felsefenin Başlangıç İlkeleri          Georges POLITZER 
 

Halk Kitaplığı                                              sayfa: 035 
 
 
 
 
  
 
 
 
 
 
 

 

 

 

 

 

 

 

BİRİNCİ BÖLÜM 

FELSEFE SORUNU 

 

 

I .      Felsefe öğrenmeye nasıl başlamalıyız? 

II .    Evreni açıklamanın iki biçimi. 

III .   Madde ve ruh. 

IV .    Madde nedir? Ruh nedir? 

V .    Felsefenin temel sorusu ya da sorunu. 

VI .    İdealizm ya da materyalizm. 

 

 



 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
Felsefenin Başlangıç İlkeleri          Georges POLITZER 
 

Halk Kitaplığı                                              sayfa: 036 
 
 
 
 
  
 
 
 
 
 
 

 

I. FELSEFE ÖĞRENMEYE NASIL BAŞLAMALIYIZ? 

      Giriş kısmında birkaç kez belirttik ki, diyalektik materyalizm 
felsefesi, marksizmin temelidir. 

      Amacımız, bu felsefenin incelenmesi, öğrenilmesidir; ama 
bu amaca varmak için, aşama aşama ilerlememiz gerekir. 

      Diyalektik materyalizmden sözettiğimiz zaman önümüzde 
iki sözcük vardır: materyalizm ve diyalektik; bu demektir ki, 
materyalizm, diyalektiktir. Biliyoruz ki, Marx ve Engels'ten önce 
de materyalizm vardı, ama onlar, 19. yüzyılın buluşlarının 
yardımıyla, bu materyalizmin şeklini değiştirdiler ve "diyalektik" 
materyalizmi yarattılar. 

      Materyalizmin çağdaş biçimini belirten "diyalektik" söz-
üğünü, daha ilerde inceleyeceğiz. 

      Ama, mademki Marx ve Engels'ten önce de materyalist 
filozoflar varolmuştu (örneğin 18. yüzyılda Diderot), ve madem 
ki bütün materyalistler için ortak olan noktalar vardır, öyleyse, 
diyalektik materyalizmi ele almadan önce, materyalizmin 
tarihini öğrenmemiz gerekir. Aynı şekilde, materyalizme karşı 
çıkarılan anlayışları da bilmemiz gerekir. 

 

II. EVRENİ AÇIKLAMANIN İKİ BİÇİMİ 

      Felsefenin "en genel sorunların öğrenilmesi" demek oldu-
ğunu ve felsefenin amacının, evreni, doğayı; insanı açıklamak 
olduğunu gördük. 

      Eğer bir burjuva felsefe elkitabını açıp bakarsak, içindeki 
felsefelerin çokluğu, çeşitliliği ile şaşırıp kalırız. Bu felsefeler, 
"izm" ile biten, az ya da çok karmaşık, çok çeşitli sözcüklerle 



 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
Felsefenin Başlangıç İlkeleri          Georges POLITZER 
 

Halk Kitaplığı                                              sayfa: 037 
 
 
 
 
  
 
 
 
 
 
 

 

donatılır, örneğin kritisizm (eleştiricilik), evolüsyonizm 
(evrimcilik), entelektüalizm (anıkçılık) ve benzerleri gibi. Bu 
çokluk, bir karışıklık yaratır. Zaten burjuvazi de durumu 
aydınlatmak için hiçbir şey yapmamış, tam tersini yapmıştır. 
Ama biz, bütün bu sistemler arasında bir seçim yapacak, iki 
büyük akımı, kesim olarak birbirine karşı iki anlayışı, 
ayırdedebilecek durumdayız. Dünyanın 

      a) bilimsel anlayışı, 

      b) bilimsel olmayan anlayışı. 

 

III. MADDE VE RUH 

      Filozoflar, dünyayı, doğayı, insanı, yani sonuç olarak bizi 
kuşatan her şeyi açıklamak işine giriştikleri zaman, şeyleri 
ayırdetmek gerekli olmuştu. Biz, kendimiz de, gördüğümüz, 
dokunduğumuz maddi şeyler, nesneler bulunduğunu 
saptıyoruz. Ayrıca göremediğimiz, dokunamadığımız, 
ölçemediğimiz, örneğin fikirler gibi, başka gerçekler olduğunu 
da saptıyoruz. 

      Demek ki, şeyleri şöyle sınıflandırıyoruz: bir yanda maddi 
olan şeyler; öte yanda, ruh, düşünce ve fikirler alanında kalan, 
maddi olmayan şeyler. 

      İşte böylece, filozoflar, madde ve ruh ile karşı karşıya geldiler. 

 

IV. MADDE NEDİR? RUH NEDİR? 

      Az önce, şeylerin madde ya da ruh oluşlarına göre nasıl 
sınıflandırıldığını, genel olarak gördük. 



 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
Felsefenin Başlangıç İlkeleri          Georges POLITZER 
 

Halk Kitaplığı                                              sayfa: 038 
 
 
 
 
  
 
 
 
 
 
 

 

      Ama bu ayrımın, çeşitli biçimlerde ve çeşitli sözcüklerle 
yapıldığını belirtmeliyiz. 

      Böylece, ruhtan sözedilirken, düşünceden, fikirlerimizden, 
bilincimizden. sözediyoruz; gene aynı şekilde, doğadan, 
dünyadan, yeryüzünden, varlıktan sözedilirken, maddeden 
sözedilmiş olunuyor. 

      Gene bunun gibi, Engels, Ludwig Feuerbach ue Klasik 
Alman Felsefesinin Sonu adlı kitabında, varlık ve düşünceden 
sözettiği zaman, varlığa madde, düşünceye ruh demektedir. 

      Düşünce ya da ruhun, varlık ya da maddenin ne olduğunu 
tanımlamak için şöyle diyeceğiz: 

      Düşünce, bizim şeylerden edindiğimiz, şeyler hakkındaki 
fikrimizdir; bu fikirlerin bazıları, bize, alışıldığı üzere, 
duyumlarımızdan gelir ve maddi nesneleri karşılarlar; tanrı fikri 
gibi, felsefe, sonsuzluk ve bizzat düşünce gibi diğer bazı fikirler 
ise maddi nesneleri karşılamazlar. Burada, aklımızda 
tutmamız gereken esas şudur ki, biz, duygulara, düşüncelere, 
fikirlere, gördüğümüz ve duyduğumuz için sahibiz. 

      Madde ya da varlık, duyumlarımızın, algılarımızın bize 
gösterdiği, bize sunduğu, genel anlamda, bizi çevreleyen ve 
"dış dünya" dediğimiz her şeydir. Örnek: Elimdeki kağıt 
beyazdır. Bu kağıdın beyaz olduğunu bilmek, bir fikirdir, ve bu 
fikri bana veren benim duyularımdır. Ama madde, kağıdın 
kendisidir. 

      Bunun içindir ki, filozoflar, varlık ile düşünce arasındaki, ya da 
ruh ile madde arasındaki, ya da bilinç ile beyin arasındaki vb. 
ilişkilerden sözettikleri zaman, bunların soruları hep aynıdır: 
Madde ya da ruhtan, varlık ya da düşünceden hangisi daha 
önemlidir? Hangisi, diğerinden öncedir? İşte felsefenin temel 
sorusu budur. 



 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
Felsefenin Başlangıç İlkeleri          Georges POLITZER 
 

Halk Kitaplığı                                              sayfa: 039 
 
 
 
 
  
 
 
 
 
 
 

 

 

V. FELSEFENİN TEMEL SORUSU YA DA SORUNU 

      Her birimiz, öldükten sonra ne olacağımızı, dünyanın nere-
den geldiğini, yeryüzünün nasıl oluştuğunu kendi kendimize 
sormuşuzdur. Ve bizim için herhangi bir şeyin her zaman 
varolduğunu kabul etmek, güç bir şeydir. [İnsanın] belli bir 
zamanda, hiçbir şeyin varolmadığını düşünmeye eğilimi vardır. 
Onun içindir ki, "Ruh, karanlıklar üzerinde yüzüyordu... sonra 
madde geldi" şeklindeki, dinin öğrettiğine inanmak daha kolaydır. 
Gene aynı biçimde, insan kendi kendine, bizim düşüncelerimizin 
nerede olduğunu sorar ve böylece, ruh ile madde arasında, beyin 
ile düşünce arasında bulunan ilişkiler sorunu, bize göre konmuş 
olur. Ayrıca sorunu, daha başka türlü koyuş biçimleri de vardır. 
Örneğin, irade ile güç arasındaki ilişkiler nelerdir? İrade burada 
ruhtur, düşüncedir; güç ise olanaklı olandır, varlıktır, maddedir. 
"Toplumsal bilinç" ile "toplumsal varlık" arasındaki ilişkiler 
sorunuyla da aynı derecede sık karşılaşırız. 

      Demek ki, felsefenin temel sorusu, çeşitli görünümler 
altında kendini ortaya koyar ve bu, madde ile ruh arasındaki 
ilişkiler sorununun konuluş biçimini her zaman tanımanın ne 
kadar önemli olduğunu gösterir. Çünkü biz biliyoruz ki, bu 
soruya yalnız iki yanıt verilebilir: 

      1. bilimsel bir yanıt, 

      2. bilimsel olmayan bir yanıt. 

 

VI. İDEALİZM YA DA MATERYALİZM 

      Böylece, filozoflar, bu önemli sorun üzerinde, tutum 
takınmak durumuna geldiler. İlk insanlar, büsbütün bilgisiz 



 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
Felsefenin Başlangıç İlkeleri          Georges POLITZER 
 

Halk Kitaplığı                                              sayfa: 040 
 
 
 
 
  
 
 
 
 
 
 

 

oldukları, gerek dünya, gerek kendileri hakkında hiçbir bilgileri 
olmadığı, dünya üzerinde etki yaratabilmek için ancak pek 
güçsüz araçlardan yararlanabildikleri için, kendilerini 
şaşkınlığa uğratan bütün olayların sorumluluğunu, doğaüstü 
varlıklara yüklüyorlardı. Soydaşlarını ve bizzat kendilerini canlı 
gördükleri düşlerinin etkisiyle, imgelemlerinde; herkesin çifte 
varlığı olduğu gibi bir anlayışa vardılar. Bu "çift" olma fikrinin 
verdiği rahatsızlık ve tedirginlikle, kendi düşüncelerinin ve 
kendi duyumlarının, "kendi öz bedenlerinin bir eylemi olmadığı, 
ama bu bedende oturan ve ölüm anında bu bedenden ayrılan 
ayrı bir ruhun işi olduğu düşüncesine varmışlardır".[3] 

      Daha sonra, ruhun ölmezliği ve ruhun madde dışında 
yaşayabileceği fikri doğdu. 

      Gene, tekniğin yenmeye elverişli olmadığı ve anlayama-
dıkları bütün bu (filizlenme, fırtınalar, seller vb.) olaylar karşı-
sındaki, doğa güçleri karşısındaki kaygıları ve güçsüzlükleri, 
onları, bu güçlerin arkasında sonsuz bir güce sahip, iyilikçi ya 
da kötülükçü, ama her iki halde de kaprisli birtakım "ruhlar" ya 
da "tanrılar" bulunduğunu varsaymaya götürdü. 

      Gene, onlar, insanlardan daha güçlü olan varlıklara, 
tanrılara inanıyorlardı; ama onları, insan ya da hayvan 
biçiminde, maddi cisimler gibi tasarlıyorlardı. Ancak daha 
sonradır ki, ruhlar ve tanrılar (sonra da tanrıların yerini alan bir 
tek tanrı), salt ruhlar halinde kavrandılar. Bunun üzerine, 
gerçekte, bütünüyle kendilerine özgü, bedenlerinden büsbütün 
bağımsız bir yaşamları olan ve varolmak için bedenlere 
gereksinme duymayan ruhlar olduğu fikri doğdu. 

      Daha sonra bu soru, dindeki değişikliğe uygun olarak, şu 
şekilde, daha kesin, belirli bir biçimde soruldu: 

      "Dünya, tanrı tarafından mı yaratılmıştır, yoksa bütün 
öncesizlik boyunca var mıydı? 



 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
Felsefenin Başlangıç İlkeleri          Georges POLITZER 
 

Halk Kitaplığı                                              sayfa: 041 
 
 
 
 
  
 
 
 
 
 
 

 

      "Filozoflar, bu soruyu yanıtlayışlarına göre iki büyük kampa 
ayrılıyorlardı."[4] 

      Bilimsel olmayan açıklamayı benimseyerek, dünyanın tanrı 
tarafından yaratıldığını kabul edenler, yani ruhun maddeyi 
yarattığını söyleyenler, idealizm kampını oluşturuyorlardı. 

      Ötekiler, dünyayı bilimsel olarak açıklamaya çalışanlar, 
doğanın, maddenin başlıca öğe olduğunu düşünenler, 
materyalizmin çeşitli okullarında yeralıyorlardı. 

      Başlangıçta, bu iki deyimin, yani idealizmin ve 
materyalizmin, başka bir anlamı yoktu. 

      Demek ki, idealizm ve materyalizm, felsefenin temel 
sorununa karşıt ve çelişik iki yanıt verirler. 

      İdealizm, bilimsel olmayan anlayıştır. Materyalizm ise, 
bilimsel dünya anlayışıdır. 

      Daha ilerde bu doğrulamanın kanıtları görülecektir, ama 
şimdiden, taşlar, metaller, toprak gibi, düşünceye sahip 
bulunmayan cisimlerin varolduğu deneyle yeterince saptanırsa 
da, tersine, bedensiz, yani cisimsiz ruhun varlığının hiçbir 
zaman saptanmadığını söyleyebiliriz. 

      Bu bölümü, çeşitli yorumlara yer vermeyen tek anlamlı bir 
vargı ile tamamlamak istersek, görürüz ki, nasıl oluyor da 
insan düşünüyor sorusuna yanıt vermek için, ancak, 
baştanbaşa farklı ve bütünüyle birbirine karşıt iki yanıt vardır: 

      Birinci yanıt: İnsan düşünüyor çünkü bir ruhu vardır. 

      İkinci yanıt: İnsan düşünüyor çünkü bir beyni vardır. 



 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
Felsefenin Başlangıç İlkeleri          Georges POLITZER 
 

Halk Kitaplığı                                              sayfa: 042 
 
 
 
 
  
 
 
 
 
 
 

 

      Bu yanıtlardan birini ya da ötekini vereceğimize göre, bu 
sorudan doğan sorunlara da, farklı çözümler bulmaya 
çalışacağız. Yanıtımıza göre, idealist ya da materyalist 
olacağız.  

 

 

 

 

 

 

OKUMA 

      F. Engels, Ludwig Feuerbach ve Klasik Alman Felsefesinin 
Sonu, İdealizm ve Materyalizm, s. 20 vd.. 

 

 

Dipnotlar 

[3] Friedrich Engels, Ludwig Feuerbach. ve Klasik Alman 
Felsefesinin Sonu, Sol Yayınları, Ankara 1992, s. 20. 
[4] Friedrich Engels, agy, s. 21.  

 

 



 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
Felsefenin Başlangıç İlkeleri          Georges POLITZER 
 

Halk Kitaplığı                                              sayfa: 043 
 
 
 
 
  
 
 
 
 
 
 

 

 

 

 

 

İKİNCİ BÖLÜM 
İDEALİZM 

 

 

I .      Ahlaki idealizm ve felsefi idealizm 

II .    Berkeley'in idealizmini niçin öğrenmeliyiz? 

III .   Berkeley'in idealizmi. 

IV .    "İdealist" uslamlamanın sonuçları 

V .    İdealist kanıtlar: 

        1 . Ruh maddeyi yaratır. 

        2 . Dünya bizim düşüncemizin dışında mevcut değildir. 

        3 . Şeyleri yaratan bizim fikirlerimizdir. 

 

 



 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
Felsefenin Başlangıç İlkeleri          Georges POLITZER 
 

Halk Kitaplığı                                              sayfa: 044 
 
 
 
 
  
 
 
 
 
 
 

 

 

 

I. AHLAKİ İDEALİZM VE FELSEFİ İDEALİZM 

      Materyalizm konusunda, günlük konuşma dilinde, nasıl bir 
anlam karışıklığı yaratıldığını göstermiştik. İdealizm konusun-
da da aynı karışıklık vardır. 

      Gerçekten de ahlaki idealizm ile felsefi idealizmi birbirine 
karıştırmamak gerekir. 

      Ahlaki idealizm, insanın kendisini bir davaya, bir ülküye 
adaması demektir. Tüm dünyadaki işçi hareketinin tarihinden 
öğreniyoruz ki, sayılamayacak kadar çok devrimci ve marksist, 
yaşamlarını feda edecek kadar, kendilerini manevi bir ülküye 
adamışlardı ve bununla birlikte gene de felsefi idealizm denilen 
şeye karşıydılar. 

      Felsefı idealizm, dünyanın ruh ile açıklanmasını temel alan 
bir öğretidir. 

      Bu öğreti, felsefenin temel sorusuna, "en önemli, başlıca 
ve ilk öğe, düşüncedir" diye yanıt veren öğretidir. Ve idealizm, 
düşüncenin birinci derecede önemli olduğunu ileri sürerken, 
varlığı, düşüncenin yarattığını ya da başka bir deyişle 
maddeyi, ruhun yarattığını ileri sürmektedir. 

      İdealizmin ilk görünüşü böyledir; ve idealizm, dinlerde, salt 
ruhun, yani tanrının, maddenin yaratıcısı olduğunu ileri 
sürerek, tam gelişmesini bulmuştur. 

      Bugün de felsefe tartışmalarının dışında olduğunu ileri 
süren ve sözde dışında olan din, gerçekte, tersine, idealist 
felsefenin dolaysız ve mantıklı sunuluşudur. 



 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
Felsefenin Başlangıç İlkeleri          Georges POLITZER 
 

Halk Kitaplığı                                              sayfa: 045 
 
 
 
 
  
 
 
 
 
 
 

 

      Oysa, yüzyıllar boyunca işe karışan bilim, kısa zamanda, 
maddeyi, dünyayı, şeyleri, yalnızca tanrı ile açıklamaktan 
başka bir açıklama biçimini, zorunlu hale getirdi. Çünkü, daha 
14. yüzyılda, bilim, doğa olaylarını, tanrıyı hesaba katmaksızın 
ve yaradılış varsayımından vazgeçerek açıklamaya başladı. 

      Bilimsel, materyalist ve tanrıtanımaz bu açıklamalarla daha 
iyi savaşabilmek için elbette ki idealizmi daha ilerilere 
götürmek, maddenin varlığınz bile yadsımak gerekti. 

      İşte 18. yüzyılın başlarında, bir İngiliz piskoposu olan ve 
idealizmin babası diye adlandırılan Berkeley'in dört elle 
sarıldığı şey budur. 

 

II. BERKELEY'İN İDEALİZMİNİ NİÇİN ÖĞRENMELİYİZ? 

      Demek ki, Berkeley'in felsefe sisteminin amacı, 
materyalizmi yıkmak, maddi varlığın varolmadığını bize 
tanıtlamaya çalışmak olacaktır. O, Hylas ile Philonoüs'ün 
Söyleyişleri adlı kitabının önsözünde şöyle yazar: 

      "Eğer bu ilkeler kabul edilir ve bunlara gerçek gözüyle 
bakılırsa, bundan şu sonuç çıkar: Tanrıtanımazlık ve 
kuşkuculuk, ikisi birden, bir çırpıda tamamıyla yenilmiş, 
karanlık sorular aydınlanmış, hemen hemen çözümlenmez 
güçlükler çözümlenmiş ve paradokslardan hoşlanan insanlar 
sağduyuya kavuşturulmuş olur."[5] 

      O halde, Berkeley'e göre, doğru olan, maddenin 
varolmadığıdır ve tersini iddia etmek, aykırı bir tutumdur, 
yanılsamalı bir davranıştır. 

      Bunu bize nasıl tanıtlamaya çalıştığını göreceğiz. Ama 
felsefe öğrenmek isteyenlerin, Berkeley teorisini büyük bir 



 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
Felsefenin Başlangıç İlkeleri          Georges POLITZER 
 

Halk Kitaplığı                                              sayfa: 046 
 
 
 
 
  
 
 
 
 
 
 

 

özenle incelemelerinde direnmelerinin yersiz olmayacağını 
düşünüyorum. 

      İyi biliyorum ki, Berkeley'im tezleri, bazılarını güldürecektir, 
ama bizim 20. yüzyılda yaşadığımızı ve geçmişte yapılan 
bütün incelemelerden, çalışmalardan yararlandığımızı 
unutmamak gerekir. Ayrıca materyalizmi ve materyalizmin 
tarihini okuduğumuz zaman, eskinin materyalistlerinin de 
zaman zaman insanı güldürdüklerini göreceğiz. 

      Bununla birlikte, Marx ve Engels'ten önce, materyalist 
düşünürlerin en büyüğü olan Diderot'nun, Berkeley'in 
sistemini, "İnsan aklı ve felsefe için ne utanılacak bir şeydir ki, 
hepsinin en saçması olduğu halde, savaşım verilmesi en güç 
bir sistem"[6] olarak tanımlarken, onu biraz da olsa 
önemsediğini bilmemiz gerekiyor. 

      Bizzat Lenin de, Berkeley'in felsefesine sayfalar ayırmıştı 
ve modern idealist filozoflar, "materyalistlere karşı piskopos 
Berkeley'de bulunamayacak hiçbir... kanıt ortaya 
koymamışlardır"[7] diye yazıyordu. 

      Son olarak, işte liselerde yararlanılan bir felsefe tarihi 
kitabında, Berkeley'in maddesizciliği (immaterialisme) üzerine 
yapılan bir değerlendirme: 

      "Kuşkusuz, henüz tamamlanmamış, ama hayran olmaya 
değer ve filozofların kafalarında bir maddi tözün varlığına olan 
inancı ebediyen yıkacak bir teori."[8] 

      Demek ki, bu felsefi düşünüş tarzı -her ne kadar yukardaki 
aktarmalardan da görüldüğü gibi başka başka nedenlerle de 
olsa- herkes için önem taşımaktadır. 

 



 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
Felsefenin Başlangıç İlkeleri          Georges POLITZER 
 

Halk Kitaplığı                                              sayfa: 047 
 
 
 
 
  
 
 
 
 
 
 

 

III. BERKELEY'İN İDEALİZMİ 

      Demek ki, bu sistemin amacı, bize, maddenin varolma-
dığını tanıtlamaktan ibarettir. 

      Berkeley diyordu ki: 

      "Ruhumuzun dışında, düşünerek varolduğunu sandığımız, 
madde değildir, onları gördüğümüz için, onlara dokunduğumuz 
için, şeylerin varolduğunu düşünüyoruz; bu duyumları bize 
verdikleri için, onların varlığına inanıyoruz. 

      "Ama duyumlarımız, bizim, ruhumuzda sahip olduğumuz 
fikirlerdir. Öyleyse, duyularımızla algıladığımız nesneler, 
fikirlerden başka bir şey değildir ve fikirler ise bizim ruhumuzun 
dışında varolamazlar." 

      Berkeley'e göre, şeyler vardır; o, onların doğasını ve 
onların varlığını yadsımıyor, ama onların, ancak, 
duyumlarımızın bir yargısı sonucu ve onları bize tanıtan 
duyumlar biçiminde varolduklarını ve nesnelerin ancak aynı ve 
tek bir şey olduğunu ileri sürüyor. 

      Şeyler vardır, bu kesindir, diyor, ama bizde, bizim 
ruhumuzda ve şeylerin ruh dışında hiçbir gerçekliği yoktur. 

      Biz şeyleri, görme duyusunun yardımıyla kavrıyoruz; biz, 
onları, dokunma duyusunun yardımıyla algılıyoruz; koklama 
duyusu, bize, koku hakkında bilgi veriyor; tatma duyusu, tat 
hakkında, ses alma duyusu, sesler hakkında bilgi veriyor bize. 
Bu çeşitli duyumlar, bize fikirler veriyor; birbirleriyle bağdaşan 
bu fikirler dolayısıyla, onlara ortak bir ad veriyoruz ve onları 
nesneler gibi sayıyoruz. 

      "Örneğin, belli bir düzenleniş içersinde, belli bir renk, bir 
tat, bir koku, bir biçim, bir kıvam gözlemlenir; elma sözcüğüyle 



 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
Felsefenin Başlangıç İlkeleri          Georges POLITZER 
 

Halk Kitaplığı                                              sayfa: 048 
 
 
 
 
  
 
 
 
 
 
 

 

belirlenen ayrı bir şey olarak tanınır; öteki fikir dermeleri, taş, 
ağaç, kitap ve öteki duyumlanabilir şeyleri oluştururlar..."[9] 

      Demek ki, dünyayı ve şeyleri, dıştaki şeyler olarak 
tanıdığımızı düşündüğümüz zaman, bunlar, yalnızca bizim 
zihnimizde varolduğuna göre, öyleyse, biz, yanılsamaların 
kurbanıyız. 

      Hylas ile Philonoüs'ün Söyleşileri adlı kitabında Berkeley, 
bu tezi, bize, şöyle tanıtlıyor: 

      "Aynı bir şeyin, aynı zamanda, farklı olabileceğine 
inanmak, bir saçmalık değil midir? Örneğin aynı anda soğuk 
ve sıcak. Düşününüz ki, ellerinizden biri sıcak, öteki soğuk 
olsun ve her ikisini de aynı zamanda orta sıcaklıkta su ile dolu 
kaba daldırsanız, su, bir elinize sıcak, ötekine soğuk 
gelmeyecek midir?"[10] 

      Mademki, bir şeyin kendisinin aynı anda farklı olabilmesi 
saçma bir şeydir, bundan, o şeyin ancak bizim ruhumuzda 
varolduğu sonucunu çıkarmalıyız. 

      Peki kendi uslamlama ve tartışma yönteminde ne yapıyor 
Berkeley'? Nesneleri, şeyleri, tüm özelliklerinden soyuyor. 

      "Siz diyorsunuz ki, nesneler vardır, çünkü onların bir 
renkleri, bir kokuları, bir tatları vardır; çünkü onlar, küçük ya da 
büyük, hafif ya da ağırdır. Ben, size, bunun, nesnelerde 
varolmadığını, ama bizim kafamızda varolduğunu 
tanıtlayacağım. 

      "İşte bir kumaş parçası. Siz, bana, onun kırmızı olduğunu 
söylüyorsunuz. Bütünüyle doğru mu bu? Siz, kırmızının, 
kumaşın kendisinde olduğunu düşünüyorsunuz. Kesin mi bu? 
Biliyorsunuz ki, gözleri bizimkilerden farklı olan ve bu kumaşı 
kırmızı olarak görmeyecek hayvanlar vardır; aynı şekilde sarılığı 



 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
Felsefenin Başlangıç İlkeleri          Georges POLITZER 
 

Halk Kitaplığı                                              sayfa: 049 
 
 
 
 
  
 
 
 
 
 
 

 

olan bir insan da, onu, sarı görecektir. Öyleyse bu kumaşın 
rengi nedir? Bu, duruma bağlı mı diyorsunuz? Şu halde, kırmızı, 
kumaşın kendinde değil, ama gözde, yani bizdedir. 

      "Bu kumaş hafif midir diyorsunuz? Bırakın bakalım bir 
karıncanın üzerine düşsün, karınca elbette ki ağır bulacak onu. 
Öyleyse kim haklı? Onun sıcak olduğunu düşünüyorsunuz? 
Ateşiniz olsaydı, soğuk bulacaktınız! Öyleyse sıcak mı, yoksa 
soğuk mu? 

      "Bir sözcükle, aynı şeyler, aynı anda, bazıları için kırmızı, 
ağır ve sıcak, başkaları için tam tersi olabiliyorsa, bu demektir 
ki, biz yanılsamaların kurbanıyız ve şeyler, yalnızca bizim 
zihnimizde vardır." 

      İşte böyle, nesnelerin tüm özelliklerini kaldırıp atarak, 
bunlar yalnızca bizim düşüncemizde vardır, yani madde bir 
fikirdir demeye kadar götürürsünüz işi. 

      Daha Berkeley'den önce de Yunan filozofları, tat, ses gibi 
bazı niteliklerin, şeylerin kendilerinde olmadıklarını, bizde 
olduklarını söylüyorlardı ki, bu doğruydu. 

      Ama, Berkeley'in teorisinde yeni olan, bu gözlemi, 
nesnelerin tüm niteliklerini içine alacak kadar genişletmesidir. 

      Yunan filozofları, gerçekten de şeylerin nitelikleri arasında 
şöyle bir ayrım yapmışlardı: 

      Bir yanda, nesnelerin kendilerinde olan ağırlık, büyüklük, 
dayanıklılık gibi ilk nitelikler. 

      Öte yanda, koku, tat, sıcaklık, vb. gibi bizde olan ikincil 
nitelikler.  



 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
Felsefenin Başlangıç İlkeleri          Georges POLITZER 
 

Halk Kitaplığı                                              sayfa: 050 
 
 
 
 
  
 
 
 
 
 
 

 

      Oysa Berkeley, ikincil niteliklere ait tezi, ilk niteliklere 
aynen uygular, şöyle ki, bütün nitelikler, bütün özellikler, 
nesnelerde değil, ama bizdedir. 

      Güneşe bakarsak, biz, onu, yuvarlak, düz ve kırmızı 
görürüz. Bilim, bize, yanıldığımızı, güneşin düz ve kırmızı 
olmadığını öğretir. Öyleyse, bilimin yardımıyla, güneşe 
atfettiğimiz bazı yanlış nitelikleri bir yana bırakıyoruz, ama bu 
yüzden güneşin varolmadığı sonucunu da çıkarmıyoruz. Oysa 
Berkeley, böyle bir sonuca varıyor. 

      Berkeley, elbette ki, eskilerin yaptıkları ayrımın bilimsel 
çözümlemeye dayanmadığını gösterirken haksız değildi, ama 
kendisi, bu gözlemlerden onların sahip olmadıkları sonuçlar 
çıkararak bir uslamlama yanlışı yapıyor, safsata yapıyor. 
Şeylerin niteliklerinin, gerçekten de, duyularımızın bize 
gösterdiği gibi olmadığını, yani duyularımızın maddi gerçeği 
bozduğunu gösteriyor ve o, bundan, hemen maddi gerçeğin 
varolmadığı sonucunu çıkarıyor. 

 

IV. İDEALİST USLAMLAMANIN SONUÇLARI 

      Tez, "Her şey, ancak bizim zihnimizde vardır." olduğuna 
göre, bundan dış dünyanın varolmadığı sonucunu çıkarmak 
gerekir. Bu düşünüş tarzını sonuna kadar götürerek, "Mademki 
öteki insanları ancak benim fikirlerimle tanıyorum, mademki 
öteki insanlar benim için ancak, maddi nesneler gibi, fikir 
dermelerinden başka bir şey değildir, varolan yalnızca benim." 
demeye kadar vardırırız işi. Buna, felsefede (yalnızca kendim 
demek olan) tekbencilik (solipsisme) denir. 

      Lenin, daha önce andığımız kitabında, bize diyor ki, 
Berkeley, böyle bir teoriyi savunduğu suçlamasına karşı, 
kendisini, içgüdüyle savunuyor. Hatta görüyoruz ki, idealizmin 



 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
Felsefenin Başlangıç İlkeleri          Georges POLITZER 
 

Halk Kitaplığı                                              sayfa: 051 
 
 
 
 
  
 
 
 
 
 
 

 

aşırı biçimi olan tekbencilik, hiçbir filozof tarafından 
savunulmamıştır.  

      Bunun için, idealistlerle tartışırken, maddeyi gerçekten 
yadsıyan uslamlamaların; mantıklı ve tutarlı olmak için, 
tekbencilik (solipsisme) denen bu saçma aşırılığa varmaları 
gerektiğini ortaya çıkarmaya özen göstermeliyiz. 

 

V. İDEALİST KANITLAR 

      Berkeley'in teorisini, elden geldiği kadar yalın bir biçimde 
özetlemeye önem verdik, çünkü felsefi idealizmin ne olduğunu 
en açık yüreklilikle ortaya koyan Berkeley'dir. 

      Ama bizim için yeni olan bu düşünüş tarzlarını iyi 
kavramak için, onları ciddiye almak ve anlamaya çalışmak 
artık kaçınılmaz olmuştur. Niçin? 

      Çünkü, daha ilerde göreceğiz ki, idealizm, yeni sözlerin ve 
deneyimlerin ardına gizlenerek, daha üstü örtülü bir biçimde 
karşımıza çıkarsa da, bütün idealist filozoflar, "eski 
Berkeley'in" (Lenin) kanıtlarını yeniden ele almaktan başka bir 
şey yapmazlar. 

      Çünkü, gene göreceğiz ki, resmi felsefe tarihine egemen 
olmuş ve hala egemen olan idealist felsefe, kendisiyle birlikte, 
içimize işlemiş bulunan bir düşünce yöntemi kullanarak, 
bütünüyle laik bir eğitime karşın, kafamıza yerleşmeyi 
başarabilmiştir. 

      Bütün idealist filozofların kanıtlarının temeli, piskopos 
Berkeley'in düşünüş tarzında bulunduğundan, bu bölümü 
özetlemek için, bu kanıtların başlıcalarının neler olduğunu ve 



 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
Felsefenin Başlangıç İlkeleri          Georges POLITZER 
 

Halk Kitaplığı                                              sayfa: 052 
 
 
 
 
  
 
 
 
 
 
 

 

bize, neyi tanıtlamaya yönelik bulunduklarını belirtmeye 
çalışacağız. 

1. Ruh maddeyi yaratır. 

      Bu, artık biliyoruz, felsefenin temel sorusuna verilen 
idealist yanıttır; bu, ruhun dünyayı yarattığını kabul eden çeşitli 
dinlerde yansısını bulan idealizmin ilk biçimidir. Bu iddia, iki 
anlama gelebilir. 

      Ya, tanrı dünyayı yaratmıştır ve o, bizim dışımızda, 
gerçekten vardır. Bu, teolojinin[11] görülegelen idealizmidir. 

      Ya, tanrı, bize, hiçbir maddi gerçeğe tekabül etmeyen 
fikirler vererek, bizde, dünya yanılsamasını yaratır. Bu madde 
bizim ruhumuz tarafından oluşturulmuş bir ürün olduğundan, 
ruhun tek gerçek olduğunu bize tanıtmak isteyen Berkeley'in 
"maddesizci idealizmidir". 

      Bunun için idealistler ileri sürerler ki: 

2. Dünya bizim düşüncemiz dışında mevcut değildir. 

      İşte bu, Berkeley'in, şeyler ancak bizim ruhumuzda mevcut 
olduğu halde, biz, onlara, kendilerine özgü olabilecek özellikler 
ve nitelikler yükleyerek yanılgıya düştüğümüzü kesin olarak 
söylerken, bize tanıtlamak istediği şeydir. 

      İdealistlere göre, sıralar ve masalar pekala vardır, ama 
bizim dışımızda değil, yalnızca bizim düşüncemizde, çünkü: 

3. Şeyleri yaratan bizim fikirlerimizdir. 

      Başka bir deyişle, şeyler, düşüncemizin yansısıdır. 
Gerçekten de, mademki madde yanılsamasını yaratan ruhtur, 
mademki bizim düşüncemize madde fikrini veren ruhtur, 



 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
Felsefenin Başlangıç İlkeleri          Georges POLITZER 
 

Halk Kitaplığı                                              sayfa: 053 
 
 
 
 
  
 
 
 
 
 
 

 

mademki şeyler karşısında duyduğumuz duyumlar şeylerin 
kendilerinden değil; ama yalnız bizim düşüncemizden ileri 
gelir, dünyanın ve şeylerin gerçekliğinin kaynağı bizim 
düşüncemizdir ve buna göre, bizi kuşatan her şey, bizim 
ruhumuzun dışında mevcut değildir ve ancak bizim 
düşüncemizin yansısı olabilir. Ama, Berkeley'e göre, bizim 
ruhumuz kendi başına, bu fikirleri yaratmak yeteneğinde 
olamayacağından ve zaten her istediği fikri (onları kendi 
kendine yaratabilseydi, bunu başarabileceği için) 
yaratamadığından, daha güçlü başka bir ruhun bu fikirlerin 
yaratıcısı olduğunu kabul etmek gerekir. Şu halde, bizim 
ruhumuzu yaratan ve ruhumuzda karşılaştığımız dünya 
hakkındaki bütün fikirleri bize buyuran tanrıdır. 

      İşte idealist öğretilerin dayandıkları başlıca tezler ve 
felsefenin temel sorusuna verdikleri yanıtlar bunlardır. Şimdi 
de materyalist felsefenin bu soruya ve bu tezlerin ortaya 
çıkardığı sorunlara verdiği yanıtın ne olduğunu görmeye sıra 
geldi. 

 

 

 

 

 

 

 

 



 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
Felsefenin Başlangıç İlkeleri          Georges POLITZER 
 

Halk Kitaplığı                                              sayfa: 054 
 
 
 
 
  
 
 
 
 
 
 

 

 

OKUMA PARÇALARI 

      Berkeley, Dialogues d'Hylas et de Philonoüs (Hylas ile 
Philonoüs'ün Söyleşileri). 

      Lenin, Materyalizm ve Ampiryokritisizm, s. 11-31. 

 

 

Dipnotlar 

 

[5] s. 13. Herkes İçin Klasikler koleksiyonu. Librairie Hatier, Paris. 

[6] Diderot, Körler Üzerine Mektup, Textes Choisis, c. I, Editions 
Sociales, Halk Klasikleri, s. 87. (Materyalizm ve Ampiryokritisizm, s. 
27'de Lenin sözünü ediyor. 

[7] V. İ. Lenin, Materyalizm ue Ampiryokritisizm, Sol Yayınları, 
Ankara 1993, s. 31. 

[8] A. Penjon, Precis d'histoire de la Philosophie, Librairie Paul 
Delaplace, s. 320-321. 

[9] V. İ. Lenin, Materyalizm ve Ampiryokritisizm, s. 13. 

[10] Berkeley, s.21. 

[11] Teoloji (tanrıbilim), tanrıyı ve tanrısal şeyleri inceleyen bilim. 

 



 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
Felsefenin Başlangıç İlkeleri          Georges POLITZER 
 

Halk Kitaplığı                                              sayfa: 055 
 
 
 
 
  
 
 
 
 
 
 

 

 

 

 

 

ÜÇÜNCÜ BÖLÜM 
MATERYALİZM 

 

 

I .      Niçin materyalizmi öğrenmemiz gerekir? 

II .    Materyalizm nereden gelir? 

III .   Materyalizm nasıl ve niçin gelişti? 

IV .    Materyalistlerin ilkeleri ve kanıtları nelerdir? 

        1 . Ruhu yaratan maddedir. 

        2 . Madde her ruhun dışında vardır. 

        3 . Bilim, deney yoluyla, şeyleri tanımamıza olanak 
sağlar. 

 

 

 



 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
Felsefenin Başlangıç İlkeleri          Georges POLITZER 
 

Halk Kitaplığı                                              sayfa: 056 
 
 
 
 
  
 
 
 
 
 
 

 

 
I. NİÇİN MATERYALİZMİ ÖĞRENMEMİZ GEREKİR? 

      Gördük ki, "Varlık ile düşünce arasındaki ilişkiler nelerdir?" 
sorusuna, ancak karşıt ve çelişik iki yanıt olabilir. 

      Bundan önceki bölümde, idealist yanıtı ve idealist felsefeyi 
savunmak için sunulan kanıtları inceledik. 

      Şimdi de, bu temel soruna (yineleyelim, her felsefenin teme-
linde bulunan soruna) verilen ikinci yanıtı incelemek ve 
materyalizmin savunma kanıtlarının neler olduğunu görmek gere-
kir. Materyalizm, marksizmin felsefesi olduğu için, bizim açımızdan 
ne kadar önemli ise, bunu öğrenmek de o kadar önemlidir. 

      Öyleyse, bu bakımdan, materyalizmi iyi tanımak 
zorunludur. İyi tanımak özellikle zorunludur, çünkü bu felsefe 
anlayışları, çok az bilinmektedir ve tahrif edilmişlerdir. Gene 
zorunludur, çünkü, eğitimimizle -ilk ya da en yükseği olsun- 
gördüğümüz öğretimle, yaşayış ve düşünüş alışkanlıklarımızla, 
idealist anlayışlar, farkında olmaksızın hepimizin içine az ya da 
çok işlemiştir. (Zaten başka bölümlerde, bu olumlamanın 
birçok örneklerini ve niçin böyle olduğunu göreceğiz.) 

      Demek ki, marksizmi öğrenmek isteyenler için, onun 
temelini, yani materyalizmi bilmek bir zorunluluktur. 

 

II. MATERYALİZM NEREDEN GELİR? 

      Felsefeyi, genel bir biçimde, dünyayı, evreni açıklama 
çabası olarak tanımladık. Ama biliyoruz ki, insanlığın bilgi 
düzeyine göre, bu açıklamalar değişmiştir ve insanlık tarihi 
boyunca dünyayı açıklamak için iki tutum benimsenmiştir: 
bunlardan biri, bir ya da birkaç üstün ruha, doğaüstü güçlere 



 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
Felsefenin Başlangıç İlkeleri          Georges POLITZER 
 

Halk Kitaplığı                                              sayfa: 057 
 
 
 
 
  
 
 
 
 
 
 

 

başvuran bilime karşı tutumdur; öteki ise olgulara ve deneylere 
dayanan bilimsel tutumdur. 

      Bu tutumlardan biri idealist filozoflarca, öteki ise 
materyalistlerce savunulur. 

      Bunun içindir ki, bu kitabın daha başında, materyalizm 
hakkında edinilecek ilk fikrin, bu felsefenin evrenin bilimsel 
açıklanışı olduğunu söyledik. 

      İdealizm, nasıl insanların bilgisizliğinden doğmuşsa - 
bilgisizliğin, idealist anlayışları paylaşan siyasal ve kültürel 
güçler tarafından, toplumlar tarihinde, nasıl korunduğunu ve 
sürdürüldüğünü göreceğiz-, materyalizm de bilisizliğe ya da 
bilmesinlerciliğe karşı savaşımdan doğmuştur. 

      Bunun içindir ki, bu felsefe uzun süre önlenmeye çalışıldı 
ve bunun içindir ki, resmi üniversite dünyasında, biçimiyle 
(diyalektik materyalizm), ya değeri bilinmedi, ya hiç bilinmedi 
ya da pek az tanındı. 

 

III. MATERYALİZM NASIL VE NİÇİN GELİŞTİ? 

      Bu felsefeye karşı savaşım verenlerin ve bu öğretinin yirmi 
yüzyıldan beri hep aynı yerde durduğunu söyleyenlerin 
iddialarının tersine, materyalizmin tarihi, bize, bu felsefede 
canlı bir şeyin ve her zaman hareket halinde olan bir şeyin 
varlığını gösteriyor. 

      Yüzyıllar boyunca insanların bilimsel bilgileri ilerledi. Düşünce 
tarihinin başlangıcında, Yunan antikçağında, bilimsel bilgiler, 
hemen hemen hiç yok denecek gibiydi; ilk bilginler, aynı 
zamanda filozof idiler; çünkü o çağda, felsefe ve doğmakta olan 
bilimler, bir bütün oluşturuyordu, biri ötekilerin uzantısı oluyordu. 



 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
Felsefenin Başlangıç İlkeleri          Georges POLITZER 
 

Halk Kitaplığı                                              sayfa: 058 
 
 
 
 
  
 
 
 
 
 
 

 

      Zamanla, bilimler, dünya olaylarının açıklanmasına, 
idealist filozofların dogmaları ile çelişen ve tedirginlik yaratan 
bir açıklık getirince, felsefe ile bilimler arasında bir çatışma 
başladı. 

      Bu çağın resmi felsefesi ile çelişmekte olan bilimlerin, 
felsefeden ayrılmaları zorunlu oldu. Böylece, "...onların, 
geleceğin yakın bir çözümü için olgunlaşmış bulunan daha 
sınırlı sorunları ele almak üzere, felsefenin karmaşık şeyler 
yığınından kendilerini kurtarmak ve derin varsayımları 
filozoflara bırakmak ilk işleri oldu. Böylece, felsefe ve ... 
bilimler arasında bu ayrılma oluştu."[12] 

      Ama, bilimlerle birlikte doğan, onlara bağlı ve bağımlı olan 
materyalizm, çağdaş materyalizm ile, yani Marx ve Engels'in 
materyalizmi ile, bilim ve felsefeyi, diyalektik materyalizm içinde 
yeniden birleştirmek üzere, bilimlerle birlikte ilerledi ve gelişti.  

      Uygarlığın ilerleyişine bağlı olan bu gelişmeyi ve bu tarihi 
daha ilerde inceleyeceğiz, ama şimdiden, materyalizm ile 
bilimlerin birbirine bağlı olduklarını ve materyalizmin mutlak 
olarak bilime bağımlı olduğunu belirtiyoruz, ki bunu akılda 
tutmak çok önemlidir. 

      Şimdi, materyalizmin esaslarını, çeşitli biçimler altında 
materyalist olduğunu ileri süren bütün felsefeler için ortak olan 
esasları, yerlerine yerleştirmek ve tanımlamak gerekiyor. 

 

IV. MATERYALİSTLERİN İLKELERİ VE KANITLARI 
NELERDİR? 

      Bunu yanıtlayabilmek için, felsefenin temel sorusuna, 
varlık ile düşünce arasındaki ilişkilere, yani bunlardan 
hangisinin daha önemli olduğu sorusuna dönmemiz gerekir. 



 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
Felsefenin Başlangıç İlkeleri          Georges POLITZER 
 

Halk Kitaplığı                                              sayfa: 059 
 
 
 
 
  
 
 
 
 
 
 

 

      Materyalistler, her şeyden önce, varlık ile düşünce arasında, 
madde ile ruh arasında belirli bir ilişkinin varolduğunu öne 
sürerler. Onlara göre, ilk gerçek, ilk şey varlıktır, maddedir ve ruh 
ise ikinci gerçektir, sonradan gelendir, maddeye bağımlıdır. 

      Şu halde, materyalistlere göre, dünyayı ve maddeyi 
yaratmış olan tanrı ya da ruh değildir, ama ruhu yaratmış olan 
dünyadır, maddedir, doğadır: 

      "Tinin kendisi, maddenin en üstün bir ürününden başka 
birşey değildir."[13] 

      Bunun içindir ki, ikinci bölümde sorduğumuz soruyu tekrar 
ele alırsak ve "düşünme, insana nereden gelir?" dersek, 
materyalistler, insan düşünüyor çünkü onun bir beyni vardır ve 
düşünce beynin ürünüdür, diye yanıt verirler. Onlara göre, 
maddesiz, cisimsiz düşünce olamaz. 

      "Bize ne kadar yüce görünürlerse görünsünler, bilincimiz 
ve düşüncemiz, maddi, bedensel bir organın, beynin 
ürünlerinden başka bir şey değildir."[14] 

      Buna göre materyalistler için, madde, varlık, bizim 
düşüncemizin dışında varolan gerçek şeylerdir ve varolmak 
için düşünceye ya da ruha gereksinme duymazlar. Aynı 
şekilde, ruh maddesiz varolamayacağına göre, ölümsüz ve 
bedenden bağımsız bir ruh da yoktur. 

      İdealistlerin söylediklerinin tersine, bizi kuşatan şeyler 
bizden bağımsız olarak mevcutturlar, bize düşüncelerimizi 
veren onlardır; ve bizim fikirlerimiz, şeylerin bizim beynimizdeki 
yansısından başka bir şey değildir. 

      Bunun içindir ki, varlık ile düşünce arasındaki ilişkiler 
sorusunun ikinci yönü -"Bizim çevremizdeki dünya hakkındaki 
düşüncelerimiz ile bu dünya arasında nasıl bir bağıntı vardır? 



 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
Felsefenin Başlangıç İlkeleri          Georges POLITZER 
 

Halk Kitaplığı                                              sayfa: 060 
 
 
 
 
  
 
 
 
 
 
 

 

Bizim düşüncemiz, gerçek dünyayı bilebilecek durumda mıdır? 
Gerçek dünyaya ilişkin tasarımlarımızda ve kavramlarımızda ger-
çekliğin doğru bir yansısını verebilir miyiz? Bu soru, felsefe dilin-
de, düşünce ile varlığın özdeşliği sorunu diye adlandırılır."[15]- 
karşısında, materyalistler, şu olumlamada bulunur: Evet, biz 
dünyayı tanıyabiliriz ve bizim bu dünyaya ilişkin edindiğimiz 
fikirler, gittikçe daha doğru olmaktadır, çünkü biz, dünyayı 
bilimlerin yardımıyla inceleyip öğrenebiliyoruz, çünkü bilimler, 
sürekli olarak deney yoluyla bizi çevreleyen şeylerin kendilerine 
özgü ve bizden bağımsız bir gerçekleri olduğunu tanıtlamaktadır 
ve insanlar daha şimdiden bu şeylerin bir bölümünü yeniden 
üretebilmekte ve yapay olarak yaratabilmektedirler. 

      Şu halde, özetlemek için şöyle diyeceğiz: materyalistler, 
felsefenin temel sorunu karşısında: 

      1. Ruhu yaratan maddedir ve bilimsel olarak, asla 
maddesiz ruh görülmedi. 

      2. Madde, her ruhun dışında vardır ve maddenin kendine 
özgü bir varlığı olduğundan, varolmak için ruha gereksinme 
duymaz, dolayısıyla idealistlerin söylediklerinin tersine, şeyleri 
yaratanlar, bizim fikirlerimiz değildir, biz fikirlerimizi şeylerden 
alırız. 

      3. Biz, dünyayı tanımak yeteneğindeyiz, maddeden ve dün-
yadan edindiğimiz fikirler, giderek daha doğru oluyorlar, çünkü 
bilimlerin yardımıyla daha önce bildiklerimizi kesinleştirebildiğimizi 
ve bilmediklerimizi de bulabildiğimizi doğrularlar. 

    

 

 



 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
Felsefenin Başlangıç İlkeleri          Georges POLITZER 
 

Halk Kitaplığı                                              sayfa: 061 
 
 
 
 
  
 
 
 
 
 
 

 

YAYINCILARIN NOTU 

      Bu bölümü daha iyi anlayabilmek için, burada öğrenilenleri, 
daha ilerde, Altıncı Kısımda okunacak olan çok önemli 
bilgilerle karşılaştırınız. 

      Engels'in, düşüncenin beynin bir ürünü olduğunu 
söylemekle, karaciğerin safra salgılaması gibi, beynin de 
düşünce salgıladığını söylediği sanılmamalıdır. Tersine, 
Engels, bu görüşle savaşmıştır (özellikle Ludwig Feuerbach ve 
Klasik Alman Felsefesinin Sonu adlı kitabına, ayrıca Lenin'in 
Materyalizm ve Ampiryokritisizm'inin birinci ve ikinci 
bölümlerine bakınız.) 

      Bilinç bir organın salgısı değil, beynin işlevidir. Bilinç, safra 
gibi ya da bir hormon gibi bir şey değildir. Bir eylemdir, bir 
işlevdir. Daha karmaşık bazı organik koşullarda beyin kabuğu 
işin içine karıştığından -organik koşulların kendileri de, 
Politzer'in daha ilerde gösterdiği gibi, toplumsal koşullardan 
ayrılamazlar- insan eylemi bilinçlidir. 

      Bu konuda Lucien Seve'in Introduction au Léninisme'ine 
(Leninizm'e Giriş, s. 98-108) başvurmanızı salık veririz. Essais 
de la Nouvelle Critique. (Editions Sociales, 1960.) 

 

Dipnotlar 

[12] Réne Maublanc, La Vie Ouvrière, 25 Kasım 1935. 

[13] Friedrich Engels, Ludwig Feuerbach ve Klasik Alman 
Felsefesinin Sonu, s. 24. 

[14] agy, s.24. 

[15] agy, s. 22.  



 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
Felsefenin Başlangıç İlkeleri          Georges POLITZER 
 

Halk Kitaplığı                                              sayfa: 062 
 
 
 
 
  
 
 
 
 
 
 

 

 

 

 

 

 

DÖRDÜNCÜ BÖLÜM 
KİM HAKLI 
İDEALİST Mİ, MATERYALİST Mİ? 

 

 

 

I .      Sorunu nasıl koymalıyız? 

II .    Dünyanın yalnızca bizim düşüncemizde varolduğu doğru 
mudur? 

III .   Şeyleri bizim fikirlerimizin yarattığı doğru mudur? 

IV .    Ruhun maddeyi yarattığı doğru mudur? 

V .    Materyalistler haklıdırlar, bilim, onların iddialarını tanıtlar. 

 

 



 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
Felsefenin Başlangıç İlkeleri          Georges POLITZER 
 

Halk Kitaplığı                                              sayfa: 063 
 
 
 
 
  
 
 
 
 
 
 

 

 

I. SORUNU NASIL KOYMALIYIZ? 

      Şimdi, idealistlerin ve materyalistlerin tezlerini bildiğimize 
göre, kimin haklı olduğunu bulmaya çalışacağız. 

      Anımsayalım ki, her şeyden önce, bu tezler, mutlak olarak 
birbirine karşı ve birbiriyle çelişiktirler; diğer yandan bu 
tezlerden birini ya da ötekini savunduğumuz an, 
savunduğumuz tez, bizi, sonuçları dolayısıyla, çok önemli olan 
vargılara götürecektir.  

      Kimin haklı olduğunu bilmek için, iki tarafın kanıtlarını 
özetlediğimiz üç noktaya başvuracağız. 

      İdealistler ileri sürüyorlar: 

      1. Maddeyi yaratan ruhtur; 

      2. Madde bizim dışımızda mevcut değildir, o halde bizim 
için bir yanılsamadan başka bir şey değildir; 

      3. Şeyleri yaratan bizim fikirlerimizdir. 

      Materyalistler ise bunun tam tersini ileri sürüyorlar. 

      İşimizi kolaylaştırmak için, ilkin, ortak görüneni ve bizi en 
çok şaşırtanı incelemek gerekir. 

      1. Dünyanın yalnızca bizim düşüncemizde varolduğu 
doğru mudur? 

      2. Şeyleri bizim fikirlerimizin yarattığı doğru mudur? 



 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
Felsefenin Başlangıç İlkeleri          Georges POLITZER 
 

Halk Kitaplığı                                              sayfa: 064 
 
 
 
 
  
 
 
 
 
 
 

 

      İşte Berkeley'in "maddesizci" idealizminin savunduğu iki 
kanıt, bundan çıkan sonuçlar, bütün tanrıbilimlerde olduğu gibi 
üçüncü sorumuzla sonuçlanır: 

      3. Ruhun maddeyi yarattığı doğru mudur? 

      Bu üç soru, felsefenin temel sorununa dayandığından, çok 
önemlidir. Öyleyse, kimin haklı olduğunu, ancak bu soruları 
tartışarak bulacağız ve bu sorular, materyalistler için özellikle 
ilginçtir, şu anlamda ki, bu sorulara verilen materyalistçe 
yanıtlar, bütün materyalist felsefeler için -bu bakımdan 
diyalektik materyalizm için de- ortak olan yanıtlardır. 

 

II. DÜNYANIN YALNIZCA BİZİM DÜŞÜNCEMİZDE 
VAROLDUĞU DOĞRU MUDUR? 

      Bu soruyu incelemeden önce, okumalarımızda sık sık 
karşılaşacağımız ve kullanacağımız iki felsefe terimini iyice 
öğrenmeliyiz. 

      Öznel gerçek (yalnızca bizim düşüncemizde varolan 
gerçek anlamına gelir.) 

      Nesnel gerçek (düşüncemizin dışında varolan gerçek 
anlamına gelir).  

      İdealistler, dünya nesnel bir gerçek değil, ama öznel bir 
gerçektir, derler. 

      Materyalistler ise, dünya nesnel bir gerçektir, derler. 

      Dünyanın ve şeylerin yalnızca bizim düşüncemizde 
varolduğunu bize tanıtlamak için piskopos Berkeley, onları 



 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
Felsefenin Başlangıç İlkeleri          Georges POLITZER 
 

Halk Kitaplığı                                              sayfa: 065 
 
 
 
 
  
 
 
 
 
 
 

 

(renk, büyüklük, yoğunluk gibi) özelliklerine ayrıştırır. Ve 
bireylere göre değişen bu özelliklerin, şeylerin kendilerinde 
değil, ama bizim her birimizin ruhunda olduğunu iddia eder. 
Bundan, maddenin nesnel değil, ama öznel olan bir özellikler 
kümesi olduğu, dolayısıyla varolmadığı sonucunu çıkarır. 

      Eğer güneş örneğini tekrar ele alırsak, Berkeley, kırmızı, 
yuvarlak nesnel gerçeğine inanıp inanmadığımızı bize sorar; 
ve özellikleri, tartışma yöntemi ile, kendi yöntemi ile, güneşin, 
kırmızı ve yuvarlak olmadığını bize gösterir. Demek ki, güneş 
nesnel bir gerçek değildir, çünkü, kendi kendine var değildir; 
ama ancak öznel bir gerçektir, çünkü yalnızca bizim 
düşüncemizde vardır. 

      Materyalistler, güneşin, kırmızı, düz bir yuvarlak olarak 
gördüğümüz için varolduğunu ileri sürmezler, -çünkü bu, 
çocukların ve gerçeği denetlemek için duyularından başka 
şeyleri olmayan ilk insanların safça, çocuksu gerçekçiliğidir- 
ama onlar, güneşin varolduğunu, bilimin yardımıyla 
doğrularlar. Bilim, gerçekten de, duyularımızın bizi düşürdüğü 
yanılgıları düzeltmemize olanak verir. 

      Ama, bu güneş örneğinde, sorunu açıkça koymalıyız. 
Berkeley'le birlikte, biz de, güneşin yuvarlak olmadığını, kırmızı 
olmadığını söyleyeceğiz, ama onun çıkardığı sonuçları, güneşi 
nesnel gerçek olarak yadsımasını kabul etmeyeceğiz. 

      Şeylerin özelliklerini değil, onların varlığını tartışıyoruz. 

      Duyularımızın bizi yanıltıp yanıltmadığını, maddi gerçeği 
bozup bozmadığını anlamak için değil, ama bu gerçeğin bizim 
duyularımızın dışında varolup olmadığını bilmek için tartışıyoruz.  

      Peki, materyalistler, bu gerçeğin bizim dışımızdaki varlığını 
kesin olarak söylüyorlar ve onlar kanıtlarını doğrudan doğruya 
bilimden alıyorlar. 



 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
Felsefenin Başlangıç İlkeleri          Georges POLITZER 
 

Halk Kitaplığı                                              sayfa: 066 
 
 
 
 
  
 
 
 
 
 
 

 

      İdealistler haklı olduklarını bize göstermek için ne 
yapıyorlar? Sözcükler üzerinde tartışıyorlar, büyük söylevler 
veriyorlar, sayısız sayfalar dolduruyorlar. 

      Bir an haklı olduklarını varsayalım. Dünya, yalnızca bizim 
düşüncemizde var ise, insanlardan önce var değildi demektir. 
Biliyoruz ki, bu yanlıştır, çünkü bilim, insanın yeryüzünde çok 
sonradan ortaya çıktığını bize tanıtlıyor. O zaman, bazı 
idealistler bize diyecekler ki, insandan önce hayvanlar vardı ve 
düşünce, hayvanlarda eğleşebiliyordu. Ama biz, hayvanlardan 
önce hiçbir organik yaşamın olanaklı olmadığı, üzerinde 
oturulmaz bir yeryüzü olduğunu biliyoruz. Daha başkaları da 
diyecekler ki, yalnız güneş sistemi var idiyse ve insanlar 
mevcut değil idiyse de, ruh, tanrıda mevcuttu. Böylece 
idealizmin en yüksek biçimine varıyoruz. Tanrı ile bilim 
arasında bir seçim yapmamız gerekiyor. İdealizm tanrısız 
tutunamaz, desteklenemez, tanrı ise, idealizmsiz varolamaz. 

      İdealizm ve materyalizm sorununu, tam şöyle koymak 
gerekir: Kim haklı? Tanrı mı, bilim mi? 

      Tanrı, maddenin yaratıcısı salt bir ruhtur, tanıtsız bir iddiadır. 

      Bilim, pratikle ve deneyle dünyanın nesnel bir gerçek 
olduğunu bize tanıtlayacak ve şu soruya yanıt vermemize 
olanak sağlayacaktır: 

 

III. ŞEYLERİ BİZİM FİKİRLERİMİZİN YARATTIĞI 
DOĞRU MUDUR? 

      Örneğin, şeylerin nesnel bir gerçek mi, yoksa öznel bir 
gerçek mi olduğunu, şeyleri yaratanın bizim fikirlerimiz 
olduğunun doğru olup olmadığını tartıştığımız bir idealistle 
birlikte, yolun karşısına geçerken, yoldan gelen bir otobüsü 



 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
Felsefenin Başlangıç İlkeleri          Georges POLITZER 
 

Halk Kitaplığı                                              sayfa: 067 
 
 
 
 
  
 
 
 
 
 
 

 

alalım. Elbette ki, eğer ezilmek istemiyorsak, her ikimiz de çok 
dikkatli olacağız, demek ki, pratikte, idealist, otobüsün varlığını 
tanımak zorundadır. Ona göre, pratikte nesnel bir otobüs ile 
öznel bir otobüs arasında bir ayrım yoktur ve bu, o kadar 
doğrudur ki, pratik, idealistlerin yaşamda materyalist 
olduklarını tanıtlar. 

      Bu konuda, idealist filozofların ve bu felsefeyi tutanların, 
kendilerine göre öznel gerçekten başka bir şey olmayan şey-
leri elde edebilmek için, bazı "nesnel" bayağılıklara tenezzül 
ettiklerini görebileceğimiz sayısız örnekler sayabilirdik. 

      Zaten bunun içindir ki, artık kimsenin, Berkeley gibi, 
dünyanın varolmadığını ileri sürdüğü görülmüyor. Kanıtlar artık 
çok daha ince, kurnazca, çok daha gizli-kapaklı. (İdealistlerin 
kanıtlama biçimlerine örnek olarak Lenin'in Materyalizm ve 
Ampiryokritisizm adlı kitabının, "Dünya Öğelerinin Bulunması" 
bölümüne bakınız.)[16] 

      Demek ki, Lenin'in söylediği gibi, "pratiğin ölçütü" ile 
idealistleri susturmamız olanaklı olacaktır. 

      Zaten idealistler teori ile pratiğin birbirine denk olmadıklarını, 
birbirinden apayrı iki şey olduklarını söylemekten geri 
durmayacaklardır. Bu, doğru değildir. Bir anlayışın, yanlış ya da 
doğru olduğunu, bize, yalnızca pratik gösterecektir. 

      Otobüs örneği, bize dünyanın nesnel bir gerçekliği olduğunu 
ve ruhumuz tarafından yaratılmış bir düş olmadığını gösteriyor. 

      Berkeley'in maddesizcilik teorisi, bilimlerin karşısında 
tutunamadığına ve pratiğin ölçütüne karşı duramadığına göre, 
şimdi de, idealist felsefelerin, dinlerin, tanrıbilimlerin hepsinin 
vardığı sonucu, ruh maddeyi yaratır savını görmek kalıyor.  

 



 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
Felsefenin Başlangıç İlkeleri          Georges POLITZER 
 

Halk Kitaplığı                                              sayfa: 068 
 
 
 
 
  
 
 
 
 
 
 

 

IV. RUHUN MADDEYİ YARATTIĞI DOĞRU MUDUR? 

      Daha yukarda da gördüğümüz gibi, idealistlere göre, ruh, 
en üstün, en yüce biçimini tanrıda bulmuştur. Tanrı, onların 
teorisinin son sözü, son yanıtı, vardığı sonuçtur, ve bunun 
içindir ki, ruh-madde sorunu, son tahlilde, idealist mi, yoksa 
materyalist mi, kim haklı, "tanrı mı, bilim mi?" biçimine konur. 

      İdealistler, tanrının bütün sonsuzluk boyunca varolmuş 
olduğunu ve hiçbir değişikliğe uğramadığı için her zaman aynı 
kaldığını söylerler. Tanrı, salt ruhtur, tanrı için zaman ve uzay 
(mekan) mevcut değildir. O, maddenin yaratıcısıdır. 

      İdealistler; tanrı hakkındaki savlarını savunmak için de 
herhangi bir kanıt göstermezler. 

      Maddenin yaratıcısını savunmak için bilimsel bir aklın 
kabul edemeyeceği bir yığın gizeme başvururlar. 

      Bilimin kaynaklarına inildiği zaman, görülür ki, ilk insanlar, 
tanrı fikrini, kafalarında, büyük bilgisizliklerinden dolayı, ve bu 
bilgisizlik ortasında uydurdular. 20. yüzyıl idealistleri ise, sabırlı 
ve direşken bir çalışmanın bilinmesini olanaklı hale getirdiği 
tüm şeylerden, ilk insanlar gibi tamamen habersiz kalmaya 
devam ettiler. Çünkü, ensonu, tanrı, idealistlere göre, 
açıklanamıyor ve onlar için, geriye hiçbir kanıtı bulunmayan bir 
inanç kalıyor. İdealistler, dünyanın bir yaradılışı olması 
zorunluluğunu "tanıtlamak" istedikleri zaman, bize, maddenin 
her zaman varolmadığını aşağı yukarı bir başlangıcı olması 
gerektiğini söylerken, asla bir başlangıcı olmamış olan bir 
tanrıya başvuruyorlar. Bu açıklamanın neresi daha aydınlıktır? 

      Materyalistler ise kanıtlarını savunmak için, insanların 
"bilgisizliklerinin sınırlarını" geride bırakarak gitgide 
geliştirdikleri bilimden yararlanacaklardı. 



 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
Felsefenin Başlangıç İlkeleri          Georges POLITZER 
 

Halk Kitaplığı                                              sayfa: 069 
 
 
 
 
  
 
 
 
 
 
 

 

      Peki, bilim, ruhun maddeyi yaratmış olmasını düşünme-
mize izin verir mi? Hayır. 

      Salt bir ruh tarafından yaradılış fikri, anlaşılmaz bir şeydir, 
çünkü biz, deney ve gözlemimizde böyle bir şey tanımıyoruz. 
Bunun olanaklı olabilmesi için, idealistlerin dedikleri gibi, ruhun 
maddeden önce yalnız başına varolması gerekecekti, oysa 
bilim bunun olanak-dışı olduğunu ve hiçbir zaman maddesiz 
bir ruh olmadığını bize tanıtlıyor. Tersine, ruh (akıl) her zaman 
maddeye bağlıdır ve özellikle insan ruhu (aklı), fikirlerimizin ve 
düşünmemizin kaynağı olan beyne bağlıdır. Bilim, fikirlerin 
boşluk içinde varolduklarını kavramamıza izin vermiyor... 

      Şu halde, tanrı ruhunun varolabilmesi için bir beyin olması 
gerekecekti. Bunun içindir ki, maddeyi, dolayısıyla insanı 
yaratan tanrı değildir, ama ruh-tanrıyı yaratmış olan insan 
beyni biçimindeki maddedir, diyebiliriz. 

      Daha ilerde, bilimin, bize, bir tanrıya ya da onun üzerinde 
zamanın etkisiz olacağı ve kendisinin, sürenin, hareketin ve 
değişikliğin dışında kalacağı herhangi bir şeye inanmak 
olanağını verip vermediğini göreceğiz. 

      Bundan sonra, bir yargıya varabiliriz. Felsefenin temel 
sorununa verdikleri yanıtta: 

 

V. MATERYALİSTLER HAKLIDIRLAR VE 
BİLİM ONLARIN İDDİALARINI TANITLAR 

      Materyalistler şunları ileri sürmekte haklıdırlar: 

      1. Berkeley'in idealizmine ve onun maddesizciliği ardına 
gizlenen filozoflara karşı, bir yandan dünyanın ve şeylerin 
bizim düşüncemiz dışında da pekala varolduğunu ve varolmak 



 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
Felsefenin Başlangıç İlkeleri          Georges POLITZER 
 

Halk Kitaplığı                                              sayfa: 070 
 
 
 
 
  
 
 
 
 
 
 

 

için bizim düşüncemize gereksinmeleri bulunmadığını; öte 
yandan, şeyleri, bizim düşüncelerimizin yaratmadığını, tersine, 
bize fikirlerimizi şeylerin verdiklerini ileri sürerken, 

      2. Maddenin ruh tarafından yaratıldığını ileri sürmekle, yani 
son ısrarda, tanrının varlığını ileri sürmekle ve tanrıbilimleri 
savunmakla sonuçlanan bütün idealist felsefelere karşı, 
materyalistler, bilimlere dayanarak, ruhu, maddenin yarattığını, 
maddenin yaradılışını açıklamak için tanrı varsayımına 
gereksinme bulunmadığını ileri sürer ve kanıtlarlar. 

              

 Not- İdealistlerin sorunları koyuş biçimine dikkat etmeliyiz. Tanrıyı 
insanın yaratmış olduğunu gördüğümüz halde, onlar, insanı 
tanrının yarattığını ileri sürerler. Gene biz, gerçekte, tam tersinin 
doğru olduğunu görürken, onlar, maddeyi, ruhun yarattığını iddia 
ederler. İşte burada, şeylere bakışı, bakış açısını öylesine tersine 
çeviriş vardır ki, bunu belirtmek zorundayız. 

      

OKUMA PARÇALARI 

      V. İ. Lenin, Materyalizm ve Ampiryokritisizm, s. 72-85; 
"Doğa İnsandan Önce Var mıydı?"; s. 85-93: "İnsan Beyni ile 
mi Düşünür?" 

      Friedrich Engels, Ludwig Feuerbach ve Klasik Alman 
Felsefesinin Sonu, "İdealizm ve Materyalizm", s. 20 vd. 

 

Dipnotlar 

[16] Materyalizm ve Ampiryokritisizm, Bölüm I., s. 47 vd.  



 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
Felsefenin Başlangıç İlkeleri          Georges POLITZER 
 

Halk Kitaplığı                                              sayfa: 071 
 
 
 
 
  
 
 
 
 
 
 

 

 

 

 

 

BEŞİNCİ BÖLÜM 
ÜÇÜNCÜ BİR FELSEFE VAR MIDIR? 
BİLİNEMEZCİLİK 

 

 

 

I .      Niçin üçüncü bir felsefe? 

II .    Bu üçüncü felsefenin ileri sürdüğü kanıtlar. 

III .   Bu felsefe nereden geliyor? 

IV .    Vardığı sonuçlar. 

V .    Bu "üçüncü" felsefe nasıl çürütülür? 

VI .    Vargı. 

 

 



 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
Felsefenin Başlangıç İlkeleri          Georges POLITZER 
 

Halk Kitaplığı                                              sayfa: 072 
 
 
 
 
  
 
 
 
 
 
 

 

 

I. NİÇİN ÜÇÜNCÜ BİR FELSEFE? 

      Bu ilk bölümlerden sonra, bize öyle gelebilir ki, bütün 
teorileri, iki büyük akım, yani idealizm ve materyalizm 
paylaştığına göre, bütün bu felsefi düşünüş biçimleri ortasında 
kendi yerimizi bulmak, oldukça kolaydır. Ve gitgide, kanıtların, 
materyalizm lehine savaştığı kanısı kesinlik kazanıyor. 

      Öyle görünüyor ki, birkaç incelemeden sonra, bizi, usun 
(aklın) felsefesine, yani materyalizme doğru götüren yolu 
yeniden bulduk. 

      Ama işler bu kadar basit değil. Daha önce de belirttiğimiz 
gibi, zamanımızın idealistleri, piskopos Berkeley kadar açık 
yürekli değiller. Onların düşünceleri, "çok daha kurnazca bir 
biçime sokulmuş, ve 'yeni' terminolojiyle bulanıklaştırılmış 
böylece, saf kişiler, bu fikirleri, 'modern' bir felsefe olarak kabul 
etmişlerdir."[17] 

      Gördük ki, felsefenin temel sorusuna, ancak birbirine 
tamamıyla karşıt, birbiriyle çelişik ve uzlaşmaz iki yanıt 
verilebilir. Bu iki yanıt, çok açıktır ve hiçbir karışıklığa meydan 
vermez. 

      Gerçekten de, aşağıyukarı 1710'a kadar, sorun şöyle 
konuyordu: bir yanda, düşüncemizin dışında maddenin 
varolduğunu ileri sürenler - bunlar materyalistlerdi; öte yanda, 
Berkeley ile birlikte maddenin varlığını yadsıyanlar, maddenin 
yalnızca bizde, bizim ruhumuzda varolduğunu ileri sürenler - 
bunlar idealistlerdi. 

      Ama bu dönemde, bilimler ilerlerken, başka filozoflar da 
işin içine karıştı; bunlar, bu iki teori arasına bir karışıklık sokan 
bir felsefe akımı yaratarak, idealistler ile materyalistler 



 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
Felsefenin Başlangıç İlkeleri          Georges POLITZER 
 

Halk Kitaplığı                                              sayfa: 073 
 
 
 
 
  
 
 
 
 
 
 

 

arasındaki oy dengesini bozmaya çalıştılar; bir üçüncü 
felsefenin aranması, bu karışıklığın kaynağı oldu. 

 

II. BU ÜÇÜNCÜ FELSEFENİN İLERİ 
SÜRDÜĞÜ KANITLAR 

      Berkeley'den sonra geliştirilerek hazırlanan bu felsefenin 
esasına göre, şeylerin gerçek doğasını bilmeye çalışmak 
yararsızdır ve biz, görünüşlerden başka bir şeyi bilemeyiz. 

      Onun içindir ki, bu felsefeye, bilinemezcilik (agnostisizm) 
denir. (Yunancada: a, olumsuzluk bildirir; gnostikos, bilinirlik, 
bilinebilir anlamına gelir; agnostisizm ise, bilinemezcilik 
demektir.) 

      Bilinemezcilere göre, dünyanın, gerçekte, ruh mu, yoksa 
doğa mı olduğu bilinemez. Şeylerin dış görünüşlerini tanımak, 
bizim için olanaklıdır, ama gerçeği tanıyamayız, bilemeyiz. 

      Güneş örneğini alalım. Daha önce gördük ki, güneş ilk 
insanların düşündükleri gibi, düz ve kırmızı bir daire değildir. 
Demek ki, bu daire, bir yanılsamadan, bir görünüşten başka bir 
şey değildir (görünüş, bizim şeyler hakkında sahip olduğumuz 
yüzeysel fikirdir, onun gerçeği değildir). 

      Bunun içindir ki, idealistler ile materyalistlerin, şeylerin 
madde mi, ruh mu olduklarını, şeylerin bizim düşüncemizin 
dışında varolup olmadıklarını; bizim için onları tanıyıp bilmenin 
olanaklı olup olmadığını anlamak için tartıştıklarını dikkate 
alarak, bilinemezciler, görünüşler pekala bilinebilir, ama gerçek 
hiçbir zaman bilinemez diyorlar. 

      Onlar diyorlar ki, duyularımız bizim şeyleri görmemizi, 
duymamızı, onların dış görünümlerini, dış yönlerini, yani 



 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
Felsefenin Başlangıç İlkeleri          Georges POLITZER 
 

Halk Kitaplığı                                              sayfa: 074 
 
 
 
 
  
 
 
 
 
 
 

 

görünüşlerini tanımamızı sağlar; öyleyse bu görünüşler, bizim 
için mevcuttur; onlar, felsefe dilinde "bizim-için-şey" denilen 
şeyi oluştururlar. Ama biz, bizden bağımsız olan şeyi, kendine 
özgü ve "kendinde-şey" denilen şeyi, kendi gerçeği ile 
tanıyamayız, bilemeyiz. 

      Durmaksızın bu konu üzerinde tartışan idealistler ile 
materyalistler, tıpkı biri mavi, öteki pembe gözlük takıp da karda 
gezinen ve karın gerçek renginin ne olduğunu tartışan iki 
adama benzetilebilirler. Varsayalım ki, gözlüklerini hiç 
çıkaramıyorlar. Bir gün karın gerçek rengini bilebilecekler midir? 
Hayır. İşte, kimin haklı olduğunu anlamak için tartışan idealistler 
ile materyalistlerin, biri mavi, öteki pembe gözlük takıyor. Hiçbir 
zaman gerçeği bilemeyeceklerdir. Kar hakkında "kendileri-için" 
bir bilgi edinecekler, her biri kendine göre, kendi tarzında 
görecektir, ama hiçbir zaman "kendinde"-karı bilemeyeceklerdir. 
İşte bilinemezcilerin düşünüş tarzları böyledir. 

 

III. BU FELSEFE NEREDEN GELİYOR? 

      Bu felsefenin kurucuları, Hume (1711-1776) İskoçyalı, 
Kant (1724-1804) bir Alman'dı. Her ikisi de materyalizm ile 
idealizmi uzlaştırmaya çalıştılar. 

      İşte, Lenin'in Materyalizm ve Ampiryokritisizm adlı 
kitabında aktardığı Hume'un düşünüş tarzından bir parça: 

      "İnsanların doğal içgüdüleriyle ya da doğal yetenekleriyle 
kendi duygularına güvenmeye eğilimli oldukları ve bizim 
algılarımıza bağımlı olmayan ve duyarlıkla bezenmiş bütün 
varlıklarla birlikte ortadan kalktığımız takdirde bile varolacak 
olan bir dış evrenin varlığı, en ufak bir uslamlama yapmadan 
ya da hatta uslamlamaya başvurmadan önce, her zaman 
varsaydığımız apaçık belli bir şey olarak kabul edilebilir. ... 



 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
Felsefenin Başlangıç İlkeleri          Georges POLITZER 
 

Halk Kitaplığı                                              sayfa: 075 
 
 
 
 
  
 
 
 
 
 
 

 

Ama bütün insanların bu evrensel ve birincil kanısı, bize, 
zihnimizde hiçbir şeyin bir simgesi ya da algısı dışında 
varolamayacağını ve duyumların zihin ve nesne arasında 
doğrudan doğruya herhangi bir müdahalede (Intercourse) 
bulunma yeteneğinden yoksun olarak bu imgelerin içerisinden 
geçtiği birer kanaldan başka bir şey olmadığını öğreten 
birazcık felsefeyle hemen sarsılır. Görmekte olduğumuz masa; 
ondan uzaklaştıkça daha küçük görünür, ama bizden bağımsız 
olarak varolan gerçek masa, değişmez; o halde bizim zihnimiz, 
masanın imgesinden başka bir şeyi algılamamıştır. Usun 
gösterdikleri bunlardır."[18] 

      Görüyoruz ki, Hume, her şeyden önce, sağduyuya uygun 
geleni, yani bize bağımlı bulunmayan "dış evrenin varlığını" 
kabul ediyor. Ama hemen ardından bu varlığı nesnel bir 
gerçek olarak kabul etmeyi reddediyor. Ona göre, bu varlık, bir 
imgeden başka bir şey değildir ve bu varlığı, bu imgeyi 
kaydeden duyularımız, ruh ile nesne arasında herhangi bir 
ilişki kurma yeteneğinde değildir. 

      Kısacası, biz, şeylerin ortasında, sanki, perde üzerinde 
nesnelerin imgesini onların varlığını saptadığımız, ama 
imgelerin kendileri ardında, yani perdenin ardında herhangi bir 
şeyin bulunmadığı bir sinemada yaşıyor gibiyiz. 

      Şimdi, bizim aklımızın şeyleri nasıl tanıdığı bilinmek 
istenirse, bu, "bizzat zihnin enerjisine ya da bir tür görülemez 
ve bilinemez bir ruhun varsayımına ya da bizce çok daha az 
bilinen bir başka nedene" bağlı olabilir.[19] 

 

IV. VARDIĞI SONUÇLAR 

      İşte gözkamaştırıcı, ayrıca da çok yaygın bir teori. Tarih 
boyunca, felsefe teorileri arasında, çeşitli görünümler altında 



 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
Felsefenin Başlangıç İlkeleri          Georges POLITZER 
 

Halk Kitaplığı                                              sayfa: 076 
 
 
 
 
  
 
 
 
 
 
 

 

bu teoriyle karşılaşıyoruz; zamanımızda ise, ona "tarafsız 
kalmak ve bilimsel bir ihtiyatlılık içinde durumunu korumak" 
savında olanlarda raslıyoruz. 

      Şu halde, bu düşünüş tarzlarının doğru olup olmadığını ve 
bunlardan hangi sonuçların çıktığını incelememiz gerekir. 

      Eğer, bilinemezcilerin savundukları gibi, şeylerin gerçek 
doğasını bilmemiz gerçekten olanaklı değilse, eğer bizim bilgimiz 
şeylerin görünüşü ile sınırlıysa, o zaman, nesnel gerçeğin 
varlığını ileri süremeyiz ve şeylerin kendi başlarına varolup 
olmadıklarını bilemeyiz. Bize göre örneğin, otobüs nesnel bir 
gerçektir; bilinemezci ise, bize diyor ki, bu kesin değil, bu 
otobüsün bir düşünce mi, yoksa bir gerçek mi olduğu bilinemez. 
Demek ki, düşüncemizin, şeylerin yansısı olduğunu savunmamızı 
yasaklıyor. Görüyoruz ki, işte burada, tam bir idealist düşünüş 
tarzının ortasındayız, çünkü, şeylerin varolmadıklarını ileri 
sürmekle, kısaca onların varolup olmadıklarının bilinemeyeceğini 
ileri sürmek arasındaki fark, pek büyük değildir! 

      Bilinemezcinin, şeyleri, "bizim-için-şeyler" ve "kendinde-
şeyler" olarak birbirinden ayırdığını gördük. Demek ki, bizim-
için-şeylerin incelenmesi, öğrenilmesi olanaklıdır, bu bilimdir; 
ama kendinde-şeylerin incelenmesi olanaklı değildir, çünkü, 
bizim dışımızda varolan şeyleri tanıyamayız, bilemeyiz. 

      Bu düşünüş tarzının sonucu şudur: Bilinemezci, bilimi 
kabul eder, ve ancak, doğadan bütün doğaüstü güçleri çıkarıp 
atmak koşuluyla bilim yapılabileceğinden, bilim karşısında, 
materyalisttir. 

      Ama eklemekte acele eder ki, bilim, bize ancak görünüşleri 
verir, ve öte yandan, gerçekte maddeden başka bir şey 
bulunmadığını, ya da hatta maddenin varolduğunu, ya da 
tanrının varolmadığını, hiçbir şey tanıtlamaz. İnsan aklı bu 
konuda hiçbir şey bilemez, öyleyse bu konulara burnunu 



 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
Felsefenin Başlangıç İlkeleri          Georges POLITZER 
 

Halk Kitaplığı                                              sayfa: 077 
 
 
 
 
  
 
 
 
 
 
 

 

sokmamalıdır. Dinsel inanç gibi kendinde-şeyleri bilmenin 
başka yolları varsa, bilinemezci, bunu da bilmek istemez ve 
bunu tartışma hakkını kendinde bulmaz. 

      Demek ki, bilinemezci, yaşamın gidişine ve bilimin 
yapısına gelince, materyalisttir; ama materyalizmi olumlamaya 
cüret edemeyen, her şeyden önce idealistlerle sorun 
çıkarmamaya çalışan ve dinle çatışma haline girmemeye özen 
gösteren bir materyalisttir. "Utangaç bir materyalisttir".[20] 

      Vardığı sonuç şudur ki, bilimin derin değerinden kuşku 
duymakla ve bilimde yalnızca görünüşleri görmekle, bu üçüncü 
teori, bize, bilime hiçbir gerçeklik yüklememeyi öğütler ve 
herhangi bir şeyi öğrenmeye çalışmanın, ilerlemeye katkıda 
bulunmak için çaba göstermenin, tamamen yararsız olduğunu 
ileri sürer. 

      Bilinemezciler şöyle diyorlar: Eskiden, insanlar, güneşi düz bir 
daire olarak görüyorlardı ve gerçeğin öyle olduğunu sanıyorlardı; 
yanılıyorlardı. Bugün, bilim bize, güneşin gördüğümüz gibi 
olmadığını söylüyor ve her şeyi açıklayacağını ileri sürüyor. Ama 
gene biz biliyoruz ki, bilim de bir önceki gün yaptığını, bugün 
yıkarak, sık sık yanılıyor. Dün yanlış bugün doğru, ama yarın 
yanlış. Böylece, diye savunuyorlar bilinemezciler, bilemeyiz; akıl, 
bize kesin hiçbir bilgi. getirmez. Ve eğer, örneğin dinsel inanç gibi 
akıldan başka araçlar, bize mutlak olarak kesin bilgiler vermeyi 
iddia ederlerse, bilim, bizi bunlara inanmaktan bile 
alıkoyamayacaktır. Bilime karşı güven ve inancı zayıflatarak, 
bilinemezcilik, böylece, dinlere geri dönüşü hazırlar. 

 

V. BU "ÜÇÜNCÜ" FELSEFE NASIL ÇÜRÜTÜLÜR? 

      Gördük ki, materyalistler, savlarını tanıtlamak için, yalnızca 
bilimden değil, ama aynı zamanda bilimlerin denetlenmesine 



 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
Felsefenin Başlangıç İlkeleri          Georges POLITZER 
 

Halk Kitaplığı                                              sayfa: 078 
 
 
 
 
  
 
 
 
 
 
 

 

olanak veren deneyimden de yararlanırlar. "Pratiğin sağladığı 
ölçüt" sayesinde şeyler bilinebilir, tanınabilir. 

      Bilinemezciler, bize dış dünya vardır ya da yoktur diye 
iddia etmek olanağı yoktur, diyorlar. 

      Oysa, pratik ile dünyanın ve şeylerin varolduklarını 
biliyoruz. Bizim şeylerden edindiğimiz fikirlerin akla-yatkın, 
akılsız olmayan fikirler olduğunu, şeylerle kendimiz arasında 
kurduğumuz ilişkilerin gerçek ilişkiler olduğunu biliyoruz. 

      "Bu nesneleri, onlarda algıladığımız niteliklere göre, kendi 
yararımıza kullanmaya başladığımız an, duyusal algılarımızın 
doğruluğunu ya da yanlışlığını yanılmaz bir sınamadan 
geçirmekteyizdir. Bu algılar yanlışsa, bir nesnenin onlara göre 
kestirdiğimiz kullanım yolunun da yanlış olması ve çabamızın 
boşa gitmesi gerekir. Ama amacımıza varmayı başarırsak, o 
nesne ile onun bizdeki ideasının uyuştuğunu anlarsak; nesne, 
ereğimiz için kendisinden beklediğimizi verirse, o zaman bu, 
bizim o nesne ve onun nitelikleri üzerine olan algılarımızın kendi 
dışımızdaki gerçeklikle uyuştuğunun o ölçüde olumlu kanıtıdır. 
Ve bir başarısızlığa uğradığımız zaman, başarısızlığımızın 
nedenini bulmada genellikle pek gecikmeyiz; kendisine 
dayanarak iş gördüğümüz algının ya eksik ve yüzlek, ya da 
başka algıların sonuçları ile onların elvermediği bir tarzda 
birleştirilmiş olduğunu -kusurlu usa vurma dediğimiz şey 
budur- anlarız. Duyularımızı gerektiği gibi eğitmeye ve 
kullanmaya, ve eylemimizi gerektiği gibi edinilmiş ve 
kullanılmış algıların belirlediği sınırlar içinde tutmaya ne kadar 
dikkat edersek, eylemimizin sonucunun, algılarımızla algılanan 
nesnelerin nesnel doğası arasındaki uyuşmayı gösterdiğini o 
kadar iyi anlayacağız. Şimdiye kadar, bilimsel olarak 
denetlenmiş duyu-algılarımızın, zihnimizde, doğaları gereği, 
dış alem bakımından gerçeklikle çatışmalı idealar yarattığı, ya 
da dış alemle onun bizdeki duyu-algıları arasında bir iç 
bağdaşmazlık bulunduğu sonucuna varmamıza yolaçan tek bir 
örnek yoktur."[21] 



 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
Felsefenin Başlangıç İlkeleri          Georges POLITZER 
 

Halk Kitaplığı                                              sayfa: 079 
 
 
 
 
  
 
 
 
 
 
 

 

      Engels'in tümcesini alarak, "çöreğin (varlığının -ç.) kanıtı, 
onun yenmesindedir" (İngiliz atasözü) diyeceğiz. Eğer çörek 
varolmasaydı, ya da bir fikirden başka bir şey olmasaydı, 
çöreği yedikten sonra açlığımız hiç de giderilmiş olmazdı. 
Onun için şeyleri tanımamız ve fikirlerimizin gerçeğe uyup 
uymadıklarını görmemiz pekala mümkündür. Bilimin verilerini 
deneyim yoluyla ve bilimlerin teorik sonuçlarının pratikteki 
uygulamaları demek olan sanayi yoluyla denetlememiz olanağı 
vardır. Eğer biz, yapay kauçuk elde edebiliyorsak, bu, bilim, 
kauçuk olan bu "kendinde-şeyi" biliyor, tanıyor demektir. 

      Şu halde görüyoruz ki, kimin haklı olduğunu anlamaya 
çalışmak yersiz ve gereksiz değildir, çünkü, bilimin 
düşebileceği teorik yanılgılar ortasında, deneyim, bize, her 
keresinde gerçekten bilimin haklı olduğunun kanıtını verir. 

 

VI. VARGI 

      18. yüzyıldan beri, bilinemezcilikten az ya da çok 
yararlanmış olan çeşitli düşünürlerin, bu felsefeyi, bazan 
idealizme, bazan da materyalizme doğru çekmiş olduklarını 
görürüz. Bu düşünürler, Lenin'in dediği gibi, yeni sözcüklerin 
ardına gizlenerek, hatta kendi düşünce düzenlerini 
payandalamak için bilimden yararlandıklarını bile ileri sürerek, 
iki teori arasında karışıklık yaratmaktan başka bir şey 
yapmazlar; böylelikle de, bazı kişilerin, bilimden yararlandıkları 
için idealist olmadıklarını, ama kanıtlarında ta sonuna kadar 
gitmeyi göze alamadıkları ve tutarlı olmadıkları için de 
materyalist olmadıklarını bildirmek olanağını veren rahat bir 
felsefe edinmelerine olanak sağlar. 

      "Gerçekten, bilinemezcilik, 'utangaç' bir materyalizmden 
başka nedir? Bilinemezci doğa kavramı, baştan sona 
materyalisttir. Bütün doğal alem, yasalara bağımlıdır, ve bir dış 



 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
Felsefenin Başlangıç İlkeleri          Georges POLITZER 
 

Halk Kitaplığı                                              sayfa: 080 
 
 
 
 
  
 
 
 
 
 
 

 

etkinin işe karışmasını kesinlikle dışarır. Ancak, bilinemezci, 
şunu ekler: bilinen evrenin ötesinde yücelerden yüce bir 
varlığın bulunduğunu ileri sürmemizi de çürütmemizi de 
sağlayacak hiçbir aracımız yoktur."[22] 

      Bu felsefe, demek ki idealizme yardım ediyor ve 
bilinemezciler; kendi uslamlamalarında tutarsız olduklarından, 
sonunda idealizme varıyorlar. "Bilinemezciyi kazıyın, diyor 
Lenin, idealisti bulacaksınız". 

      Gördük ki, materyalizm ile idealizmden hangisinin haklı 
olduğu bilinebiliyor. 

      Şimdi görüyoruz ki, bu iki felsefeyi uzlaştırmak iddiasında 
olan teoriler, gerçekte idealizmi tutmaktan başka bir şey 
yapmıyorlar, felsefenin temel sorusuna üçüncü bir yanıt 
getirmiyorlar, bu bakımdan da, üçüncü bir felsefe yoktur.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
Felsefenin Başlangıç İlkeleri          Georges POLITZER 
 

Halk Kitaplığı                                              sayfa: 081 
 
 
 
 
  
 
 
 
 
 
 

 

 

OKUMA PARÇALARI 

      

      V. İ. Lenin, Materyalizm ve Ampiryokritisizm, s. 25-27; 145-
152. 

      F. Engels, Ludwig Feuerbach ve Klasik Alman Felsefesinin 
Sonu, s. 20 vd.. 

      F. Engels, Ütopik Sosyalizm ve Bilimsel Sosyalizm, Giriş, 
s. 30-55. 

      

YOKLAMA SORULARI 

      GİRİŞ   

      1. Militan işçi için, felsefe öğrenmek ne önem taşır? 

      2. Militan işçi, için, diyalektik materyalizmi öğrenmek 
özellikle ne önem taşır? 

           BİRİNCİ BÖLÜM 

      1. Felsefenin temel sorunu nedir? 

      2. İdealizm ve materyalizm sözcüklerinin yolaçtığı, devam 
eden anlam karışıklığını açıklayınız ve düzeltiniz 

           İKİNCİ BÖLÜM 



 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
Felsefenin Başlangıç İlkeleri          Georges POLITZER 
 

Halk Kitaplığı                                              sayfa: 082 
 
 
 
 
  
 
 
 
 
 
 

 

      İdealistlerin başlıca kanıtları nelerdir? 

           ÜÇÜNCÜ BÖLÜM 

      İdealizm ile materyalizmin birbirlerine karşı oldukları 
noktalar nelerdir? 

           DÖRDÜNCÜ BÖLÜM 

      Dünyanın yalnızca bizim düşüncemizde mevcut olduğunu 
ileri sürenleri nasıl yanıtlamak gerekir? 

           BEŞİNCİ BÖLÜM 

      İdealizm ile materyalizm arasında üçüncü bir felsefeye yer 
var mıdır? 

 

Dipnotlar 

[17] V. İ. Lenin, Materyalizm ve Ampiryokritisizm, s. 19. 

[18] V. İ. Lenin, Materyalizm ve Ampiryokritisizm, s. 25-26. 

[19] V. İ. Lenin, Materyalizm ve Ampiryokritisizm, s. 26. 

[20] Friedrich Engels, Ütopik Sosyalizm ve Bilimsel Sosyalizm, Giriş, 
Sol Yayınları, Ankara 1993, s. 37. 

[21] Friedrich Engels, Ütopik Sosyalizm ve Bilimsel Sosyalizm, Giriş, 
s. 38. 

[22] Friedrich Engels, Ütopik Sosyalizm ve Bilimsel Sosyalizm, Giriş, 
s. 37.  



 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
Felsefenin Başlangıç İlkeleri          Georges POLITZER 
 

Halk Kitaplığı                                              sayfa: 083 
 
 
 
 
  
 
 
 
 
 
 

 

 

 

 

 

İKİNCİ KISIM 

FELSEFİ MATERYALİZM 

 

 

 

BİRİNCİ BÖLÜM 

MADDE VE MATERYALİSTLER 

I .      Madde nedir? 

II .    Birbirini izleyen madde teorileri. 

III .   Materyalistlere göre madde nedir? 

IV .    Uzay, zaman, hareket ve madde. 

V .    Vargı. 

 

 



 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
Felsefenin Başlangıç İlkeleri          Georges POLITZER 
 

Halk Kitaplığı                                              sayfa: 084 
 
 
 
 
  
 
 
 
 
 
 

 

      İLKİN bütün materyalistler için ortak olan fikirleri, bunu 
izleyerek bütün materyalistlerin idealist felsefelere karşı 
kanıtlarını belirttikten ve ensonu, bilinemezciliğin yanılgısını 
gösterdikten sonra, şimdi bu bilgilerden sonuçlar çıkaracağız 
ve aşağıdaki iki soruya kendi yanıtlarımızı getirerek materyalist 
kanıtları güçlendireceğiz: 

      1. Madde nedir? 

      2. Materyalist olmanın anlamı nedir? 

 

I. MADDE NEDİR? 

      Sorunun önemi. Ne zaman önümüzde çözümlenecek bir 
sorun olsa, sorularımızı çok açık bir biçimde sormalıyız. 
Gerçekten, burada, doyurucu bir yanıt vermek o kadar kolay 
bir iş değildir. Bu soruya yanıt verecek duruma gelebilmemiz 
için, bir madde teorisi yapmamız gerekir. 

      Genellikle, insanlar, maddenin, kendisine dokunulabilen, 
dayanıklı ve katı bir şey olduğunu düşünürler. Eski Yunan'da 
da madde, bu biçimde tanımlanıyordu. 

      Bugün, bilimlerin yardımıyla, biliyoruz ki, bu tanımlama tam 
değildir. 

 

II. BİRBİRİNİ İZLEYEN MADDE TEORİLERİ 

      (Amacımız, bilimsel açıklamalara girişmeden, maddeye 
ilişkin çeşitli teorileri, olabildiğince yalın bir biçimde gözden 
geçirmektir.) 



 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
Felsefenin Başlangıç İlkeleri          Georges POLITZER 
 

Halk Kitaplığı                                              sayfa: 085 
 
 
 
 
  
 
 
 
 
 
 

 

      Eski Yunanlılarda, maddenin, sonsuz olarak bölünemeyen, 
nüfuz edilemeyen dolu bir gerçek olduğu düşünülüyordu. 
Parçalar, bir andan sonra artık bölünemez deniyordu ve bu 
parçacıklara atom (atom = bölünmez) adı veriliyordu. Öyleyse 
bir masa, bir atomlar kümesi, bir atomlar topağıdır. Gene, bu 
atomların birbirlerinden farklı oldukları düşünülüyordu; 
zeytinyağının atomları gibi, pürüzsüz ve yuvarlak atomlar 
vardı, sirkenin atomları gibi, pürtüklü ve çengelli atomlar vardı. 

      Bu teoriyi, dünyanın materyalistçe açıklamasını ilk kez 
denemiş olan antikçağ materyalisti Demokritos kurmuştur. 
Demokritos, örneğin, insan bedeninin kaba atomlardan 
oluştuğunu, ruhun ise daha ince atomlar yığını olduğunu 
düşünüyordu. Ve tanrıların varlığını kabul ettiği, ama gene de 
her şeyi maddeci bir biçimde açıklamak istediği için, tanrıların 
kendilerinin de son derece ince atomlardan oluştuklarını 
söylüyordu. 

      19. yüzyılda bu teori büyük bir değişikliğe uğradı. 

      Gene, maddenin atomlara bölündüğü, atomların da 
birbirlerini çeken çok katı parçacıklar olduğu düşünülüyordu. 
Yunanlıların teorisi terkedilmişti, ve bu atomlar, artık pürüzsüz 
ya da çengel biçiminde kabul edilmiyordu, ama nüfuz edilmez, 
bölünmez olduklarını ve birbirlerine karşı bir çekim hareketine 
tutulmuş bulundukları savunulmaya devam ediliyordu. 

      Bugün, atomun nüfuz edilemez ve parçalara ayrılmaz (yani 
bölünmez) madde tanesi olmadığı, ama atomun kendisinin de, 
atom kütlesinin hemen hemen tümünün yoğunlaşmış 
bulunduğu bir çekirdeğin çevresinde büyük bir hızla dönen ve 
elektron denilen parçacıklardan (partiküllerden) oluştuğu 
tanıtlanıyor. Atomun kendisi nötr ise de, elektronlar ve 
çekirdek bir elektrik yükü ile yüklüdür, ama çekirdeğin pozitif 
yükü, elektronların taşıdığı negatif yüklerin toplamına eşittir. 
Madde, bu atomlardan oluşmuş bir kütledir ve kendisi üzerinde 



 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
Felsefenin Başlangıç İlkeleri          Georges POLITZER 
 

Halk Kitaplığı                                              sayfa: 086 
 
 
 
 
  
 
 
 
 
 
 

 

etkiye bir dirençle karşı koyuyorsa, bu kendisini oluşturan 
parçacıkların hareketi nedeniyledir. 

      Maddenin elektriğe ilişkin özelliklerinin bulunuşu, özellikle 
elektronların keşfedilmesi, 20. yüzyılın başında, idealistlerin, 
bizzat maddenin varlığına karşı bir saldırıya geçmelerine 
yolaçtı. Şöyle iddia ediyorlardı: "Elektronda maddi olan hiçbir 
şey yoktur. Elektron, hareket halindeki elektrik yükünden fazla 
bir şey değildir. Peki, negatif yükte madde yoksa, pozitif 
çekirdekte neden olsun? Madde yokolmuştur. Yalnızca enerji 
vardır!" 

      Lenin, Materyalizm ve Ampiryokritisizm'de (bölüm V) enerji 
ile maddenin birbirinden ayrılmaz şeyler olduklarını göstererek, 
şeyleri yerli yerine oturtmuştur. Enerji, maddidir ve hareket, 
maddenin varoluş biçiminden başka bir şey değildir. Kısacası, 
idealistler bilimin bulgularını tersine çevirerek yorumluyorlardı. 
Bilim, maddenin o zamana kadar bilinmeyen yönlerini, 
görünümlerini, apaçık bir biçimde ortaya koyar koymaz, 
idealistler, hemen, madde ile hareketin birbirinden ayrı iki 
gerçek oldukları sanıldığı zamanlarda, kendisi hakkında sahip 
olunan eski fikre uygun olmadığı bahanesiyle, maddenin 
varolmadığı sonucunu çıkarıyorlardı.[23] 

 

III. MATERYALİSTLERE GÖRE MADDE NEDİR? 

      Bu konuda, bir ayrım yapmak zorunludur. İlkin şunu 
görmek gerekir: 

      1. Madde nedir? 

      sonra, 

      2. Madde nasıldır? 



 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
Felsefenin Başlangıç İlkeleri          Georges POLITZER 
 

Halk Kitaplığı                                              sayfa: 087 
 
 
 
 
  
 
 
 
 
 
 

 

      Materyalistler, birinci soruya, madde, bizim ruhumuzdan 
bağımsız, bir dış gerçektir ve varolmak için bizim ruhumuza 
gereksinmesi yoktur, yanıtını verirler. Lenin bu konuda, şöyle 
der: "Madde kavramı, bize duyum içinde verilen nesnel 
gerçekten başka bir şey ifade etmez."[24] 

      Şimdi ikinci soruya, yani "Madde nasıldır?" sorusuna, 
materyalistler, "Buna yanıt vermek bize değil, bilime düşer." 
diyorlar. 

      Birinci yanıt, eski çağlardan zamanımıza kadar 
değişmemiştir: 

      İkinci yanıt ise değişir ve değişmek zorundadır, çünkü 
bilimlere, insan bilgilerinin durumuna bağlıdır. Bu, son ve kesin 
bir yanıt olmuyor. 

      Görüyoruz ki, sorunu iyi koymak ve idealistlerin iki sorunu 
birbirine karıştırmalarına izin vermemek mutlaka zorunludur. 
Bu iki soruyu birbirinden ayırmak, başlıca sorunun birinci soru 
olduğunu ve bu soruya yanıtımızın, eskiden beri; her zaman 
değişmez kaldığını göstermek çok gereklidir.  

      "Çünkü maddenin biricik 'özelliği', ki felsefi materyalizm 
onun tanınmasına bağlıdır, nesnel bir gerçeklik olması, 
zihnimizin dışında varolması özelliğidir."[25] 

 

IV. UZAY, ZAMAN, HAREKET VE MADDE 

      Maddenin bizim dışımızda varolduğunu iddia ediyorsak, 
bunun gerçekliğini gösterdiğimiz için, aynı zamanda, biz 
belirtmiş oluyoruz ki: 

      1. Madde, zaman ve uzay içinde vardır. 



 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
Felsefenin Başlangıç İlkeleri          Georges POLITZER 
 

Halk Kitaplığı                                              sayfa: 088 
 
 
 
 
  
 
 
 
 
 
 

 

      2. Madde hareket halindedir. 

      İdealistler ise, zamanın ve uzayın bizim ruhumuzun fikirleri 
olduğunu düşünürler (bunu, ilk kez savunan Kant olmuştur). 
Onlara göre, uzay, şeylere bizim verdiğimiz bir biçimdir ve 
insan ruhundan doğmuştur. Zaman için de durum aynıdır. 

      Materyalistler, tersine, iddia ederler ki, uzay bizde değildir, 
ama biz uzayın içinde bulunuyoruz. Gene iddia ederler ki, 
zaman, yaşamımızın akışının vazgeçilmez koşuludur. Ve o 
halde, zaman ve uzay, bizim dışımızda varolan maddeden 
ayrılmazlar. 

      "...her Varlığın temel biçimleri uzay ve zamandır, ve zaman 
dışında bir Varlık, uzay dışında bir Varlık denli büyük bir 
saçmalıktır."[26] 

      Demek ki, bilinçten bağımsız bir gerçek olduğunu 
düşünüyoruz. Hepimiz, dünyanın bizden önce de varolmuş 
olduğuna ve bizden sonra da varolmayı sürdüreceğine 
inanıyoruz. Dünyanın, varolmak için bize gereksinme 
duymadığına inanıyoruz. Paris'in bizim doğuşumuzdan önce 
varolduğu ve kesin olarak yerlebir edilmedikçe, bizim 
ölümümüzden sonra da varolacağı inancındayız. Paris'in, 
kendisini düşünmediğimiz zamanda da varolduğu gibi, hiçbir 
zaman ayak basmadığımız ve adlarını bile bilmediğimiz 
onbinlerce kentin de bizim haberimiz olmadan 
varolduklarından eminiz. İnsanlığın genel kanısı bu yoldadır. 
Bilimler, idealistlerin bütün düzenbazlıklarını sıfıra indiren bu 
kanıtı, bir açıklığa ve sağlamlığa kavuşturmuşlardır. 

      "Doğa bilimleri, yeryüzünün insanın da, başka herhangi bir 
canlı varlığın da varolmadığı, varolamadığı bir durumda da, 
varolduğunu kesin olarak doğrular. Organik madde, çok 
sonradan gelen bir olgudur, uzun bir evrimin ürünüdür."[27] 



 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
Felsefenin Başlangıç İlkeleri          Georges POLITZER 
 

Halk Kitaplığı                                              sayfa: 089 
 
 
 
 
  
 
 
 
 
 
 

 

      Bilimler, bize, maddenin zaman ve uzay içinde 
varolduğunu tanıtlarken, aynı zamanda maddenin hareket 
halinde olduğunu da öğretirler. Çağdaş bilimlerin bize 
sağladıkları bu son belginlik çok önemlidir, çünkü, maddenin 
hareket yeteneği bulunmadığı, yani eylemsiz olduğu yolundaki 
eski teoriyi yıkmaktadır. 

      "Hareket maddenin varoluş biçimidir. ... Hareketsiz madde, 
maddesiz hareket denli akıl almaz bir şeydir."[28] 

      Biliyoruz ki, dünya, bugünkü durumuyla, her alanda uzun 
bir evrimin ürünü, bu bakımdan, yavaş ve sürekli bir hareketin 
ürünüdür. O halde, maddenin varlığını ortaya koyduktan sonra, 
kesinlikle belirtelim ki: "Evren hareket halindeki maddeden 
başka bir şey değildir ve bu hareket halindeki madde, uzay ve 
zamandan başka bir şeyin içinde hareket edemez."[29] 

 

V. VARGI    

      Gösterilen bu gerçeklerden şu sonuç çıkıyor ki, tanrı fikri, 
evrenin yaratıcısı bir "salt ruh" fikri anlamsızdır; çünkü, zaman 
ve uzay dışında bir tanrı, varolamayacak bir şeydir.  

      Zaman dışında varolan, yani hiçbir an varolmayan, ve uzay 
dışında varolan, yani hiçbir yerde varolmayan bir tanrıya 
inanmak için, idealist gizemciliğine katılmak, bu nedenle hiçbir 
bilimsel denetimi kabul etmemek gerekir. 

      Materyalistler, bilimin vargılarıyla güçlenmiş olarak, 
maddenin uzay içinde ve belli bir anda (yani zaman içinde) 
varolduğunu iddia ederler. O halde, evren yaratılmış olamaz, 
çünkü, tanrıya dünyayı yaratmak için hiçbir an olmamış olan 
bir an gerekirdi (mademki tanrı için zaman mevcut değildir) ve 



 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
Felsefenin Başlangıç İlkeleri          Georges POLITZER 
 

Halk Kitaplığı                                              sayfa: 090 
 
 
 
 
  
 
 
 
 
 
 

 

dünyanın hiçten ortaya çıkmış, yani yoktan var edilmiş olması 
gerekirdi. 

      Yaradılışı kabul etmek için, demek ki, ilkin evrenin 
varolmadığı bir anın varolduğunu, sonra da hiçten bir şey 
çıktığını kabul etmek gerekir ki, bilim bunu kabul edemez. 

      Görüyoruz ki, idealistlerin kanıtları, bilimlerle karşı karşıya 
geldiklerinde, tutunamazlar; oysa materyalist filozofların 
kanıtları, bilimlerin kendilerinden ayrılamazlar. Böylece, bir kez 
daha materyalizm ile bilimleri birbirine bağlayan sıkı ilişkileri 
belirtmiş oluyoruz.  

      

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

      



 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
Felsefenin Başlangıç İlkeleri          Georges POLITZER 
 

Halk Kitaplığı                                              sayfa: 091 
 
 
 
 
  
 
 
 
 
 
 

 

 

OKUMA PARÇALARI 

      F. Engels, Anti-Dühring, s. 116. 

      V. İ. Lenin, Materyalizm ve Ampiryokritisizm, Üçüncü 
Bölüm, s. 153-161; Beşinci Bölüm, s. 277-349. 

 

Dipnotlar 

[23] Bu bölümün Birbirini İzleyen Madde Teorileri başlığı altındaki 
ikinci kesimi, Luce Langevin ve Jean Orcel'in yardımıyla yeniden 
gözden geçirilerek düzeltilmiştir. Madde yapısının incelenmesinde 
yüzyılın başından bu yana yapılmış olan ilerlemeler hakkında F. 
Joliot-Curie'ye bakınız: Textes Choisis, Editions Sociales, s. 85-89. 

[24] V. İ. Lenin, Materyalizm ve Ampiryokritisizm, s. 297. 

[25] V. İ. Lenin, Materyalizm ve Ampiryokritisizm, s. 297. 

[26] Friedrich Engels, Anti-Dühring, Sol Yayınları, Ankara 1995, s. 
106. 

[27] V. İ. Lenin, Materyalizm ve Ampiryokritisizm, s. 72. 

[28] Friedrich Engels, Anti-Dühring, s. 116. 

[29] V. İ. Lenin, Materyalizm ve Ampiryokritisizm, s. 189. 

 

 

 



 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
Felsefenin Başlangıç İlkeleri          Georges POLITZER 
 

Halk Kitaplığı                                              sayfa: 092 
 
 
 
 
  
 
 
 
 
 
 

 

 

 

 

 

İKİNCİ BÖLÜM 

 

MATERYALİST OLMAK NE DEMEKTİR? 

I .      Teori ile pratiğin birliği. 

II .    Düşünce alanında materyalizm yanlısı olmak ne 
demektir? 

III .   Pratikte nasıl materyalist olunur? 

                a) Sorunun birinci yönü. 

                b) Sorunun ikinci yönü. 

IV .    Vargı. 

 

 

 

 



 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
Felsefenin Başlangıç İlkeleri          Georges POLITZER 
 

Halk Kitaplığı                                              sayfa: 093 
 
 
 
 
  
 
 
 
 
 
 

 

 

I. TEORİ İLE PRATİĞİN BİRLİĞİ 

      Yürüttüğümüz incelemenin amacı, marksizmin ne 
olduğunu tanıtmak, materyalist felsefenin diyalektik 
materyalizm haline gelerek, marksizmle nasıl özdeşleştiğini 
göstermektir. Daha önceden biliyoruz ki, bu felsefenin 
temellerinden biri, teori ile pratik arasındaki sıkı bağdır. 

      Materyalistlere göre maddenin ne olduğunu ve maddenin 
nasıl olduğunu gördükten sonra, yani bu iki teorik sorudan 
sonra, materyalist olmanın ne anlama geldiğini, yani 
materyalistin nasıl davrandığını söylemek zorunludur. Bu da, 
bu sorunların pratik yanıdır. 

      Materyalizmin esası, düşüncenin kaynağı olarak, varlığı 
kabul etmektir. Ama sürekli olarak bunu yinelemek yeterli 
midir? Materyalizmin tutarlı, gerçek bir yanlısı olmak için: 1. 
düşünce alanında; 2. eylem alanında materyalist olmak 
gerekir. 

 

II. DÜŞÜNCE ALANINDA MATERYALİZM YANLISI 
OLMAK NE DEMEKTİR? 

      Düşünce alanında materyalizm yanlısı olmak, materyalizmin 
temel formülünü, yani varlığın düşünceyi yarattığı formülünü ve 
bu formülün nasıl uygulanabileceğini bilmektir. 

      Varlık düşünceyi yaratır dediğimiz zaman, soyut bir 
formülü dile getirmiş oluyoruz, çünkü, varlık ve düşünce sözleri 
soyut sözlerdir. Burada "varlık" dendiği zaman, sözkonusu 
olan, genel olarak varlıktır; "düşünce" dendiğinde de, genel 
olarak düşünce denmek isteniyor. Varlık genel olarak düşünce 



 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
Felsefenin Başlangıç İlkeleri          Georges POLITZER 
 

Halk Kitaplığı                                              sayfa: 094 
 
 
 
 
  
 
 
 
 
 
 

 

gibi, öznel bir gerçektir. (Birinci Kısım, Dördüncü Bölüm, "öznel 
gerçek" ile "nesnel gerçek"in açıklamasına bakınız); "öznel 
gerçek" mevcut değildir, bu bir soyutlamadır. O halde, "Varlık 
düşünceyi yaratır" demek, soyut bir formüldür; çünkü 
soyutlamalardan oluşmuştur. 

      Bunun gibi, örneğin, atları çok iyi tanıyoruz, ama attan, 
sözettiğimiz zaman, genel olarak at demek istiyoruz; öyleyse 
genel olarak at bir soyutlamadır. 

      Eğer atın yerine genel olarak insanı ya da varlığı koyacak 
olursak, bunlar da gene soyutlamalardır. 

      Ama genel olarak at mevcut değilse, nedir varolan? Özel 
olarak atlar. "Ben genel olarak atlara bakıyorum, özel olarak 
atlara değil" diyen bir veteriner, herkesi kendine güldürür, 
insanlar hakkında aynı şeyleri söyleyecek bir doktor için de 
durum aynıdır. 

      Öyleyse, genel olarak varlık yoktur, ama özel nitelikleri 
olan özel varlıklar vardır. Düşünce için de durum aynıdır. 

      Diyeceğiz ki, öyleyse, genel olarak varlık soyut bir şeydir. 
Özel varlık somut bir şeydir; genel olarak düşünce ve özel 
düşünce için de durum aynıdır. 

      Materyalist, varlığın nerede olduğunu, düşüncenin nerede 
olduğunu, bütün durumlarda tanımasını ve somutlaştırmasını 
bilen kimsedir. 

      Örnek: beyin ve fikirlerimiz. 

      Genel soyut formülü, somut bir formüle dönüştürmeyi 
bilmemiz gerekir. Demek ki, materyalist, beyni varlık olarak ve 
fikirlerimizi düşünce olarak özdeşleştirecektir. Şöyle düşüne-
ektir: fikirlerimizi (düşünceyi) yaratan beyindir (varlıktır). Bu, 



 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
Felsefenin Başlangıç İlkeleri          Georges POLITZER 
 

Halk Kitaplığı                                              sayfa: 095 
 
 
 
 
  
 
 
 
 
 
 

 

basit bir örnektir; ama biz, şimdi daha karmaşık bir örneği, 
insan toplumu örneğini ele alalım ve bir materyalistin nasıl 
uslamlayacağını görelim. 

      Toplum yaşamı ana çizgileriyle bir ekonomik yaşamdan ve 
bir siyasal yaşamdan oluşur. Ekonomik yaşam ile siyasal 
yaşam arasındaki ilişkiler nelerdir? ... Somut bir formül haline 
getirmek istediğimiz bu soyut formülün birinci etkeni nedir? 

      Materyaliste göre birinci etken, yani varlık, toplumu toplum 
yapan, ona can veren, ekonomik yaşamdır. İkinci etken, yani 
düşünce, varlık tarafından yaratılmış olan ve ancak onunla 
yaşayabilen siyasal yaşamdır. 

      Demek ki, materyalist, mademki siyasal yaşam, ekonomik 
yaşamın bir ürünüdür, ekonomik yaşam, siyasal yaşamı 
açıklar diyecektir. 

      Burada özeti yapılan bu gözlem, tarihsel materyalizmin 
köküdür ve ilk kez Marx ve Engels tarafından yapılmıştır. 

      İşte daha ince bir başka örnek: ozan. Elbette ki, ozanı 
"açıklamak" için sayısız öğeler işin içine karışır; ama biz, 
burada, bu sorunun bir yönünü göstermek istiyoruz. 

      Genellikle denilecektir ki, ozan (şiir) yazar; çünkü esin, onu 
yazmaya iter. Böyle söylemek, ozanın, neden şunu değil de, 
daha çok bunu yazdığını açıklamaya yeter mi? Hayır. 
Kuşkusuz, ozanın kafasında düşünceler vardır, ama ozan, 
aynı zamanda, toplum içinde yaşayan bir varlıktır. Göreceğiz 
ki, ilk etken, ozana kendi özel yaşamını veren toplumdur; ikinci 
etken, ozanın beyninde taşıdığı fikirlerdir. O halde, öğelerden 
biri, ozanı "açıklayan" temel öğe, toplum, yani ozanın bu 
toplum içinde yaşadığı ortam olacaktır. ("Ozan" ile diyalektiği 
okuduğumuz zaman tekrar karşılaşacağız, çünkü o zaman bu 
sorunu iyice inceleyebilmek için bütün öğelere sahip olacağız.) 



 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
Felsefenin Başlangıç İlkeleri          Georges POLITZER 
 

Halk Kitaplığı                                              sayfa: 096 
 
 
 
 
  
 
 
 
 
 
 

 

      Biz, örneklerle görüyoruz ki, materyalist, materyalizmin 
formülünü her zaman ve her yerde, her an ve bütün 
durumlarda, uygulamayı bilir. 

 

III. PRATİKTE NASIL MATERYALİST OLUNUR? 

 

a) Sorunun birinci yönü. 

      Yukarda gördük ki, üçüncü bir felsefe yoktur, ve eğer 
materyalizmin uygulanmasında tutarlı olunmazsa, ya idealist 
olunur ya da idealizm ve materyalizm karması gibi bir şey elde 
edilir. 

      Burjuva bilgini, incelemelerinde ve deneylerinde, her 
zaman materyalisttir. Bu normaldir, çünkü bilimde ilerlemek 
için madde üzerinde çalışmak gerekir ve eğer bilgin, 
gerçekten, maddenin yalnızca kendi ruhunda varolduğunu 
düşünseydi, deney yapmayı yersiz, gereksiz bulurdu. 

      Öyleyse birçok bilgin türü vardır. 

      1. Tutarlı ve bilinçli materyalist olan bilginler.[30] 

      2. Bilmeden materyalist olan bilginler; yani hemen hemen 
hepsi, çünkü, maddenin varlığını tanımadan bilim yapmak 
olanağı yoktur. Ama, bu sonuncular arasında ayrım yapmak 
gerekir:  

      (a) Materyalizmi izlemeye başlayanlar ama yarı yolda 
kalanlar, çünkü, bunlar materyalist olduklarını söylemeyi göze 
alamazlar; bunlar Engels'in "utangaç materyalistler" dediği 
bilinemezcilerdir. 



 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
Felsefenin Başlangıç İlkeleri          Georges POLITZER 
 

Halk Kitaplığı                                              sayfa: 097 
 
 
 
 
  
 
 
 
 
 
 

 

      (b) Tutarsız ve bilmeden materyalist olan bilginler. Onlar, 
laboratuvarda materyalisttir, ama işlerinden çıktıklarında 
idealist, imanlı ve dindar olurlar. 

      Gerçekte, bu son söylediklerimiz, fikirlerinde bir düzen 
sağlamayı becerememişler ya da sağlamak istememişlerdir. 
Kendi kendileriyle sürekli olarak çelişki halindedirler. Zorunlu 
olarak materyalistçe olan çalışmalarını, felsefe anlayışlarından 
ayrı tutarlar. Bunlar "bilgin"dir, ama gene de, her ne kadar 
maddenin varlığını kesin olarak yadsımasalar da, şeylerin 
gerçek içeriğini bilmenin gereksiz olduğunu düşünürler ki, bu 
de pek bilimsel bir tutum değildir. Bunlar, "bilgin"dir, ama gene 
de, hiçbir tanıta gerek duymadan, olanaksız şeylere inanırlar. 
(Örneğin Pasteur Branly ve daha başkaları, bilgin olmalarına 
karşın, tanrıya inanıyorlardı, eğer bir bilgin tutarlı ise dinsel 
inancından vazgeçmelidir.) Bilim ve [dinsel] inanç, kesin olarak 
birbirine karşıdır. 

 

b) Sorunun ikinci yönü. 

      Materyalizm ve eylem: Gerçek materyalistin, bu felsefenin 
temeli olan formülü, her yerde ve her durumda uygulayan kişi 
olduğu doğru ise, bunu iyi uygulamaya çok dikkat etmelidir. 

      Şimdi gördüğümüz gibi, tutarlı olmak gerekir, ve tutarlı bir 
materyalist olmak için de, materyalizmi eyleme aktarmak gerekir. 

      Pratikte materyalist olmak, gerçeği birinci ve en önemli 
etken olarak, düşünceyi ise ikinci etken olarak alıp, 
materyalizm felsefesine uygun bir biçimde davranmaktır. 

      Hiç akıllarına getirmeden düşünceyi birinci etken olarak 
alanlar ve böyle aldıkları anda bilmeksizin idealist olanların 
nasıl bir tutum takındıklarını göreceğiz.  



 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
Felsefenin Başlangıç İlkeleri          Georges POLITZER 
 

Halk Kitaplığı                                              sayfa: 098 
 
 
 
 
  
 
 
 
 
 
 

 

      1. Dünyada sanki tek başına imiş gibi yaşayanlara ne 
denir? Bireyci. O, kabuğuna çekilmiş olarak yaşar; dış dünya, 
yalnızca onun için vardır. Onun için önemli olan kendisi ve 
kendi düşüncesidir. O, salt bir idealisttir ya da tekbenci 
(solipsiste) denilen adamdır. (Bu sözün anlamı için, Birinci 
Kısım, İkinci Bölüme bakınız.) 

      Bireyci bencildir ve bencil olmak, materyalist bir davranış 
değildir. Bencil, evreni, kendi kişiliğinde sınırlandırır. 

      2. Öğrenmeye hevesli, öğrenme zevki için öğrenen kimse; 
öğrenmeyi pek benimser, öğrenmekte de güçlük çekmez, ama 
öğrendiklerini yalnızca kendine saklar. Kendisine ve kendi 
düşüncesine her şeyden çok önem verir. 

      İdealist, dış dünyaya, gerçeğe kapalıdır. Materyalist ise, 
her zaman gerçeğe açıktır; onun için, marksizm kurslarını 
izleyenler ve kolayca öğrenenler, öğrendiklerini başkalarına 
aktarmaya çalışmalıdır. 

      3. Her şeyi kendine göre düşünen kişi, idealist bir 
bozulmaya uğrar. 

      O, örneğin, kendisi hakkında hoş olmayan şeyler söylenmiş 
bulunan bir toplantı için, "kötü bir toplantı" diyecektir. Şeyleri 
böylece çözümlememek gerekir; toplantıyı kendine göre değil, 
ama örgüte göre, toplantının amacına göre yargılamak gerekir. 

      4. Sektarizm de materyalist bir tutum değildir. Çünkü, 
sekter (bağnaz) kişi, sorunları anlamıştır, kendi kendisiyle 
uyum içinde olduğundan, başkalarının da kendisi gibi olması 
gerektiğini iddia eder. Bu da, gene kendi kendine ve kendi 
kliğine en büyük önemi vermek demektir. 

      5. Doktriner de metinleri okumuştur, bu metinlerden 
tanımlamalar çıkarmıştır; ama materyalist metinleri aktarmakla 



 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
Felsefenin Başlangıç İlkeleri          Georges POLITZER 
 

Halk Kitaplığı                                              sayfa: 099 
 
 
 
 
  
 
 
 
 
 
 

 

yetindiği ve yalnızca bu metinlerle oturup kalktığı zaman, gene 
idealist olur, çünkü o zaman da gerçek dünya kaybolur. O, 
öğrendiği formülleri, gerçeğe uygulamadan yineleyip durur. En 
büyük önemi, metinlere, fikirlere verir. Yaşam onun bilincinde, 
metinler biçiminde olup biter ve genellikle doktrinerlerin, aynı 
zamanda sekter olduğu da görülür. 

      Devrimin bir eğitim sorunu olduğunu sanmak ve devrimin 
zorunluluğu, işçilere "bir kez iyice" anlatılınca, işçiler bunu 
anlamalıdırlar, eğer anlamak istemiyorlarsa, ille de devrim 
yapmaya çalışmak gereksizdir demek de sekterliktir, 
materyalist bir tutum değildir. 

      İnsanların anlamadıkları durumları saptamalı, neden böyle 
olduğunu araştırmalı, baskıyı, burjuva gazetelerinin, radyo ve 
sinemanın propagandasını gözlemeli ve bildiriler, broşürler, 
gazeteler ve okullar aracılığıyla ne istediğimizi anlatmak için 
elden gelen bütün yolları araştırmalıyız. 

      Gerçek duygusuna sahip olmamak, bulutlar üstünde 
yaşamak, durumları ve gerçekleri hiç hesaba katmadan 
pratiğe ilişkin tasarılar yapmak, gerçekleşebilir olup 
olmadıklarına bakmadan güzel tasarılara birinci derecede 
önem vermek, idealistçe bir tutumdur. Durmadan eleştirenler, 
ama işlerin daha iyi yürümesi için hiçbir şey yapmayanlar, 
hiçbir çözüm önermeyenler, kendi kendilerine karşı eleştiri 
duygusundan yoksun olanlar, işte bütün bunlar, tutarlı olmayan 
materyalistlerdir. 

 

IV. VARGI 

      Bu örneklerle, görüyoruz ki, her birimizde az ya da çok 
bulunabilen bu kusurlar, idealistçe kusurlardır. Biz, bu gibi 
kusurlara tutuluyoruz, çünkü biz pratiği teoriden ayırıyoruz, ve 



 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
Felsefenin Başlangıç İlkeleri          Georges POLITZER 
 

Halk Kitaplığı                                              sayfa: 0100 
 
 
 
 
  
 
 
 
 
 
 

 

bizi etki altında tutan burjuvazi, gerçeğe önemini verme-
emizden hoşlanıyor. İdealizmi tutan burjuvaziye göre, teori ile 
pratik tamamen birbirinden ayrı, birbiriyle hiçbir ilişkisi olmayan 
iki şeydir. Öyleyse bu kusurlar zararlıdır, ve biz onlara karşı 
savaşım vermeliyiz, çünkü sonunda, bunlar, burjuvazinin işine 
yarar. Kısaca, toplumun, eğitimimizin ve kültürümüzün teorik 
temellerinin bizde yarattığı ve daha çocukluğumuzda içimize 
kök salmış bu kusurların, burjuvazinin eseri olduğu ortaya 
çıkmalı ve onlardan kurtulmalıyız.  

 

 

Dipnotlar 

 

[30] Bakınız: P. Langevin, La Pensee et L'action, Editeurs Français 
Reunis, Paris.  

 

 

 

 

 

 

 

 



 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
Felsefenin Başlangıç İlkeleri          Georges POLITZER 
 

Halk Kitaplığı                                              sayfa: 0101 
 
 
 
 
  
 
 
 
 
 
 

 

 

 

ÜÇÜNCÜ BÖLÜM 

 

MATERYALİZMİN TARİHİ 

 

I .     Bu tarihi öğrenme zorunluluğu. 

II .    Marksizm-öncesi materyalizm. 

            1. Yunan antikçağı. 

            2. İngiliz materyalizmi. 

            3. Fransa'da materyalizm. 

            4. 18. yüzyıl materyalizmi. 

III .   İdealizm nereden gelir? 

IV .    Din nereden gelir? 

V .    Marksizm-öncesi materyalizmin değerleri. 

VI .    Marksizm-öncesi materyalizmin kusurları. 

 

 



 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
Felsefenin Başlangıç İlkeleri          Georges POLITZER 
 

Halk Kitaplığı                                              sayfa: 0102 
 
 
 
 
  
 
 
 
 
 
 

 

      BURAYA kadar genel olarak materyalizmin ne olduğunu 
ve bütün materyalistler için ortak olan fikirlerin neler olduklarını 
inceledik. Şimdi de materyalizmin, çağdaş materyalizme 
varıncaya kadar, antikçağdan beri nasıl geliştiğini göreceğiz. 
Kısacası, materyalizmin tarihini, baştan sona kısaca gözden 
geçireceğiz. 

      Burada olduğu gibi, birkaç sayfa içinde, materyalizmin 
tarihinin 2.000 yılını açıklamak gibi bir iddiamız yok; yalnızca 
okura yol gösterecek olan genel bilgileri vermek istiyoruz. 

      Bu tarihi, kısaca da olsa, iyi incelemek için, şeylerin niçin 
böyle ortaya çıkmış olduklarını, her an görmekten 
kaçınılmamalıdır. Bu yöntemi uygulamamaktansa, bazı tarihsel 
adları anmadan atlayıp geçmek, daha iyidir. Ama okurlarımızın 
kafalarını bir sürü adla doldurmak istememekle birlikte, 
kendilerince azçok bilinen bellibaşlı materyalist filozofları tarih 
sırasına göre anmanın gerekli olduğunu düşünüyoruz. 

      Bu nedenle, işi basitleştirmek için, bu ilk sayfaları, konunun 
sırf tarihsel yanına ayıracağız, sonra, bu bölümün ikinci 
kısmında, materyalizmin evriminin niçin bilinen gelişme 
biçimini geçirmesi gerektiğini göreceğiz. 

 

I. BU TARİHİ ÖĞRENME ZORUNLULUĞU 

      Burjuvazi, materyalizmin tarihini sevmez ve bunun içindir 
ki, burjuva kitaplarında öğretilen bu tarih, tamamen eksik ve 
her zaman yanlıştır. Bu tarihi tahrif için çeşitli yollar kullanılır: 

      1. Büyük materyalist düşünürler bilmezlikten geline-ediğine 
göre, bu düşünürler, materyalist incelemeleri dışında ne 
yazmışlarsa onlardan sözedilerek anılır ve bunların materyalist 
filozoflar olduklarını söylemek unutulur. 



 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
Felsefenin Başlangıç İlkeleri          Georges POLITZER 
 

Halk Kitaplığı                                              sayfa: 0103 
 
 
 
 
  
 
 
 
 
 
 

 

      Liselerde ya da üniversitelerde okutulan felsefe tarihinde, 
böyle unutma olaylarına pek çok raslanır ve biz örnek olarak, 
Marx ve Engels'ten önce en büyük materyalist düşünür olan 
Diderot'yu anacağız. 

      2. Tarih boyunca, tutarsız ya da bilmeksizin materyalist 
olan sayısız düşünür yaşamıştır. Yani onlar bazı yazılarında 
materyalist, bazı yazılarında ise idealist idiler, örneğin 
Descartes gibi. 

      Oysa, burjuvazi tarafından yazılan tarih, bu düşünürlerin, 
yalnızca materyalizmi etkilemekle kalmamış, aynı zamanda bu 
felsefeden tam bir akımın doğmasını sağlayan materyalist 
düşüncelerini karanlıkta bırakmıştır. 

      3. Sonra, eğer bazı düşünürleri gözlerden gizlemede bu iki 
tahrif yöntemi başarı sağlamazsa, bu düşünürler düpedüz 
hasıraltı edilir. 

      İşte böylece, çağının büyük düşünürleri olan Holbach ve 
Helvetius "bilinmeden", 18. yüzyılın edebiyat ve felsefe tarihi 
öğretilir. 

      Bu niçin böyledir? Çünkü materyalizmin tarihi, dünyanın 
sorunlarını anlamak ve bilmek için özellikle öğreticidir ve 
çünkü, materyalizmin gelişmesi, yönetici sınıfların 
ayrıcalıklarını destekleyen ideolojiler için uğursuz bir 
gelişmedir. 

      Materyalizmin capcanlı ve her zaman hareket halinde bir 
şey olmasına karşın, burjuvazinin onu yirmi yüzyıldır 
değişmemiş, donup kalıplaşmış bir öğreti gibi sunmasının 
nedenleri bunlardır. 

      "Nasıl idealizm bütün bir dizi gelişim evrelerinden 
geçmişse, materyalizm de geçmiştir. Materyalizm, doğa 



 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
Felsefenin Başlangıç İlkeleri          Georges POLITZER 
 

Halk Kitaplığı                                              sayfa: 0104 
 
 
 
 
  
 
 
 
 
 
 

 

bilimleri alanında çağ açan her yeni buluş ile kaçınılmaz olarak 
biçimini değiştirmek zorundadır."[31] 

      Özet olarak da olsa, materyalizmin tarihini incelemenin 
gereğini şimdi daha iyi anlıyoruz. Bu incelemeyi yapmak için, 1 
başlangıçtan (Yunan antikçağından) Marx ve Engels'e kadar; 
2 Marx ve Engels'in materyalizminden günümüze kadar olan 
iki dönemi birbirinden ayırmalıyız. (Bu ikinci kısmı, diyalektik 
materyalizm ile birlikte inceleyeceğiz.) 

      Birinci döneme, "marksizm-öncesi" (premarxiste) 
materyalizm diyoruz, ikincisine "marksist materyalizm" ya da 
"diyalektik materyalizm" diyoruz.  

 

II. MARKSİZM-ÖNCESİ MATERYALİZM 

1. Yunan antikçağı. 

      Materyalizmin, her zaman bilimlere bağlı ve bilimlerle 
birlikte evrim gösteren ve ilerleyen bir öğreti olduğunu 
anımsayalım. Yunan antikçağında, İÖ 6. ve 5. yüzyıllarda, 
bilimler, "fizikçiler"le birlikte boy vermeye başladığı zaman, bu 
çağın (Thales, Anaksimenes, Heraklitos gibi) en iyi düşünür ve 
filozoflarını kendine çeken materyalist bir akım da ortaya 
çıkıyor. Bu ilk filozoflar, Engels'in dediği gibi, "ister istemez 
diyalektikçi" olacaklardır. Bunlar, her yerde hareket, her yerde 
değişiklik bulunması ve şeylerin birbirlerinden ayrı, tek 
başlarına değil, ama birbirleriyle sıkıca bağlı olduğu olgusuyla 
etkilendiler. 

      "Diyalektiğin babası" denilen Heraklitos şöyle diyordu: 

      "Hiçbir şey hareketsiz değildir; her şey akar; aynı ırmakta 
iki kez yıkanılamaz, çünkü ırmak ardarda gelen iki an içinde 



 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
Felsefenin Başlangıç İlkeleri          Georges POLITZER 
 

Halk Kitaplığı                                              sayfa: 0105 
 
 
 
 
  
 
 
 
 
 
 

 

asla aynı ırmak değildir; bir andan ötekine değişmiştir; başka 
olmuştur." 

      Heraklitos, ilk olarak, hareketi, değişmeyi açıklamaya 
çalışır ve şeylerin evriminin nedenlerini çelişkide görür. 

      Bu ilk filozofların anlayışları doğruydu, ama gene de bu 
anlayışlar bırakıldı, çünkü bu anlayışları önsel (a priori) olarak 
formüle etmekle haksız bir duruma düşüyorlardı; bir başka 
deyişle, bu çağın bilimlerinin durumu, onların ileri sürdükleri 
fikirleri tanıtlamaya elverişli değildi. Öte yandan diyalektiğin açılıp 
gelişmesi için zorunlu olan toplumsal koşullar (bunların neler 
olduklarını daha ilerde göreceğiz), henüz gerçekleşmemişti. 

      Ancak çok sonra, 19. yüzyıldadır ki, diyalektiğin 
doğruluğunu tanıtlamaya (toplumsal ve düşünme düzeyi 
bakımından) olanak veren koşullar gerçekleşeceklerdir. 

      Başka Yunan düşünürlerinin de materyalist anlayışları 
oldu: Demokritos'un hocası olan Leucippos (İÖ 5. yüzyıl) daha 
o zaman, Demokritos'un teorisini kurduğu atomlar sorununu 
tartışıyordu. 

      Demokritos'un öğretilisi Epiküros (İÖ 341-270), felsefesi 
ortaçağ kilisesi tarafından tamamen tahrif edilmiş olan çok 
büyük bir düşünürdür. Kilise, felsefi materyalizme karşı kini 
yüzünden, Epiküros'un öğretisini, son derece ahlaka aykırı ve 
bayağı tutkuları savunan bir öğreti olarak sunmuştur. Gerçekte 
ise, Epiküros, dünya zevklerinden elini eteğini çekmiş bir kişi 
idi ve onun felsefesi, insan yaşamına, bilimsel (dolayısıyla dine 
karşı) bir temel kazandırmayı hedef alıyordu. 

      Bütün bu filozoflar, felsefenin, insanlığın yazgısına bağlı 
olduğu bilincine sahiptiler ve biz, orada, daha şimdiden onlar 
tarafından, materyalizme karşı çıkan resmi teoriye bir 
muhalefet yürütüldüğünü saptıyoruz. 



 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
Felsefenin Başlangıç İlkeleri          Georges POLITZER 
 

Halk Kitaplığı                                              sayfa: 0106 
 
 
 
 
  
 
 
 
 
 
 

 

      Ama, antikçağ Yunanistan'ına büyük bir düşünür 
egemendir. Bu, daha çok idealist olan Aristoteles'tir. Etkisi çok 
büyük olmuştur. Bu nedenle, onu, özellikle anmamız gerekir. 
Aristoteles, o çağın, yeni bilimlerin yarattığı boşluklarla dolup 
taşan insan bilgilerinin bir envanterini hazırlamıştır. Evrensel 
bir kafaya sahip olarak bütün konular üzerinde sayısız kitaplar 
yazmıştır. Yalnızca idealist eğilimleri anılan, ama materyalist 
ve bilimsel yönleri üzerinde durulmayan Aristoteles, bilgisinin 
evrenselliği ile ortaçağın sonuna kadar, yani yirmi yüzyıl 
boyunca, felsefe anlayışları üzerinde çok etkili oldu. 

      Demek ki, bu dönem boyunca, antikçağ geleneği izlendi ve 
ancak Aristoteles ile düşünüldü. Amansız bir baskı, başka türlü 
düşünenleri kasıp kavuruyordu. Ama her şeye karşın; 
ortaçağın sonlarına doğru, maddeyi yadsıyan idealistler ile 
maddi bir gerçeğin varolduğunu düşünenler arasında bir 
savaşım başladı. 

      11. ve 12. yüzyıllarda, Fransa'da, özellikle İngiltere'de bu 
çekişme sürdü.  

      Başlangıçta, materyalizmin geliştiği başlıca ülke, 
İngiltere'dir. Marx şöyle der: 

      "Materyalizm, Büyük Britanya'nın gerçek çocuğudur."[32] 

      Kısa bir süre sonra, materyalizm, Fransa'da açılıp 
gelişecektir. Kısacası, 15. ve 16. yüzyıllarda, iki akımın, İngiliz 
materyalizmi ile Fransız materyalizminin ortaya çıktığını 
görüyoruz ki, bu iki akımın birleşmesi, 18. yüzyıl 
materyalizminin gelişmesine çok büyük bir katkıda 
bulunacaktır. 

 

2. İngiliz materyalizmi. 



 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
Felsefenin Başlangıç İlkeleri          Georges POLITZER 
 

Halk Kitaplığı                                              sayfa: 0107 
 
 
 
 
  
 
 
 
 
 
 

 

      "İngiliz materyalizminin... gerçek atası Bacon'dır. Doğa 
deneyine dayanan bilim, onun gözünde gerçek bilimi oluşturur 
ve duyulur fizik, gerçek bilimin en soylu parçasıdır."[33] 

      Bacon, bilimlerin incelenmesinde, deneysel yöntemin 
kurucusu olarak ün yapmıştır. Onun için önemli olan, bilimi, 
"doğanın büyük kitabı"nda okumaktır ve bu, bilimin, 
Aristoteles'in birkaç yüzyıl önce bıraktığı kitaplarda arandığı bir 
çağda, özellikle ilginçtir. 

      Örneğin fizik incelemesi yapmak için şöyle bir yol 
izleniyordu: Belirli bir konuda Aristoteles'in yazdığı parçalar 
alınıyordu; sonra, büyük bir tanrıbilimci olan Aquinolu 
Thomas'ın kitapları alınıyor ve Aquinolu Thomas'ın, 
Aristoteles'in parçaları üzerine yazdıkları okunuyordu. Profesör 
ise, kişisel bir yorum yapmıyor, hele ne düşündüğünü hiç 
söylemiyordu, ama Aristoteles'i ve Thomas'ı yineleyen üçüncü 
bir kitaba uyuyordu. İşte ortaçağın skolastik denilen bilimi bu 
idi: Bu, kitabi bir bilimdi, çünkü yalnızca kitaplarda 
inceleniyordu. 

      İşte Bacon, "doğanın büyük kitabı"nı incelemeye çağrıda 
bulunarak, bu skolastiğe, bu donmuş öğrenime karşı çıkıyordu.  

      Bu çağda, bir soru soruluyordu: 

      Fikirlerimiz nereden geliyor? Bilgilerimiz nereden geliyor? 
Her birimizin fikirleri var, ev fikri gibi. Materyalistler, bize fikir, 
evler varolduğu için gelir derler. İdealistler ise, bize ev fikrini 
tanrının verdiğini düşünürler. Bacon da, fikrin yalnızca şeyler 
görüldüğü ya da şeylere dokunulduğu için varolduğunu 
söylüyor, ama bunu, henüz tanıtlayamıyordu. 

      Fikirlerin deneyimden nasıl geldiğini tanıtlamaya ilk girişen 
Locke ( 1632-1704) olmuştur. Locke, bütün fikirlerin 
deneyimden geldiğini ve bize, fikirlerimizi yalnız deneyimin 



 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
Felsefenin Başlangıç İlkeleri          Georges POLITZER 
 

Halk Kitaplığı                                              sayfa: 0108 
 
 
 
 
  
 
 
 
 
 
 

 

verdiğini gösterdi. İlk masa fikri, insana, daha masa olmadan 
önce gelmiştir, çünkü, o deneyiyle, daha önce de bir ağaç 
kütüğünü ya da bir taşı masa gibi kullanıyordu. 

      İngiliz materyalizmi, Locke'un fikirleri ile, 18. yüzyılın ilk 
yarısında, Fransa'ya geçer; çünkü, bu felsefe, İngiltere'de özel 
bir biçimde gelişmekte iken, Fransa'da da materyalist bir akım 
oluşmaktaydı. 

 

3. Fransa'da materyalizm. 

      Descartes'tan (1596-1650) başlayarak, Fransa'da da 
açıkça materyalist bir akımın doğuşuna yer verilebilir. 
Descartes'ın bu felsefe üzerinde büyük bir etkisi olmuştur, ama 
genellikle, ondan sözedilemez. 

      Feodal ideolojinin, bilimlerin içinde bile capcanlı olduğu, 
gördüğümüz gibi skolastik bir biçimde inceleme yapıldığı bu 
çağda, Descartes, bu durumla savaşıma girişti. 

      Dinsel anlayış, feodal ideolojinin içine işlemiştir. Bu 
bakımdan feodal ideoloji, kilisenin, tanrının yeryüzündeki 
temsilcisi olarak, gerçeği tekelinde bulundurmasına dikkat 
eder. Buradan çıkan sonuç şudur ki, düşüncesini, kilise 
öğreniminin buyruğuna bağımlı kılmayan hiç kimse, herhangi 
bir doğru ileri süremez. Descartes, bu anlayışı topa tutuyor. 
Elbette ki, kiliseye, kilise olarak saldırmaz, ama yüreklilikle, her 
insanın, inansın ya da inanmasın, aklının ("doğal ışık"ın) 
deneyimiyle gerçeğe ulaşabileceğini öğretir. 

      Descartes, Yöntem Üzerine Konuşmalar (Discours de la 
méthode) adlı kitabının daha başında, "Sağduyu, herkesin en 
iyi paylaştığı şeydir" diye açıklar. Bu nedenle, herkes bilim 
önünde eşit haklara sahiptir. Ve örneğin, o zamanın 



 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
Felsefenin Başlangıç İlkeleri          Georges POLITZER 
 

Halk Kitaplığı                                              sayfa: 0109 
 
 
 
 
  
 
 
 
 
 
 

 

hekimliğinin güzel bir eleştirisini (Moliere'in Hastalık Hastası, 
Descartes'ın eleştirilerinin bir yankısıdır) yapıyordu, çünkü 
bilimin gerçek bir bilim olması için, tek "kanıtları" Aristoteles ve 
Aziz Thomas olan ve kendi zamanına kadar öğretilenin 
terkedilerek doğanın araştırılması üzerine kurulmuş gerçek bir 
bilim olmasını istiyordu. 

      Descartes, 17. yüzyılın başında yaşıyordu; bunu izleyen 
yüzyılda, devrim patlak vermişti, bu nedenle denilebilir ki, o, 
yeni bir dünyaya, doğmakta olan dünyaya girmek üzere, 
kaybolmakta olan bir dünyadan çıkıyordu. Bu durum, 
Descartes'ı bir uzlaştırıcı yapar; o, materyalist bir bilim 
yaratmak ister, ama aynı zamanda da idealisttir, çünkü dini 
kurtarmak ister. 

      Onun çağında, niçin yaşayan hayvanlar vardır? diye bir 
soru sorulduğu zaman, tanrıbilimin hazır yanıtlarına tamamen 
uygun olan, çünkü onları yaşatan bir ilke vardır, diye karşılık 
verilirdi. Descartes, tersine, hayvan yaşamı yasalarının 
yalnızca maddede bulunduğunu savunuyordu. Ayrıca, öteki 
makinelerin demirden ve tahtadan yapılmış olmaları gibi, 
hayvanların da etten, kastan yapılma makinelerden başka bir 
şey olmadıklarına inanıyor ve bunu iddia ediyordu. Hatta, ne 
bu makinelerin, ne de ötekilerin duyumları olmadıklarını 
düşünüyordu ve onun felsefesiyle övünen kişiler, Port-Royal 
manastırında, haftalarca süren incelemeleri sırasında 
köpeklere bir şey batırıldığı zaman, şöyle diyorlardı: "Doğa ne 
kadar iyi yapılmış, sanılır ki acı duyuyorlar!.." 

      Materyalist Descartes'a göre hayvanlar, demek ki, birer 
makine idi. Ama insan, o başka, çünkü onun bir ruhu var, 
diyordu idealist Descartes... 

      Descartes'ın geliştirdiği ve savunduğu fikirler, bir yandan 
açıkça materyalist olan bir felsefe akımı, beri yandan da 
idealist bir akım doğuracaktır. 



 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
Felsefenin Başlangıç İlkeleri          Georges POLITZER 
 

Halk Kitaplığı                                              sayfa: 0110 
 
 
 
 
  
 
 
 
 
 
 

 

      Karteziyen (dekartçı) materyalist kolu sürdürenler 
arasında, yalnızca La Mettrie (1709-1751) üzerinde duracağız. 
La Mettrie, bu makine-hayvan tezini alarak, onu insana kadar 
genişletir. Niçin insan da bir makine olmasın?.. O, insan 
ruhunun kendisini de fikirlerin mekanik bir biçimde hareket 
ettikleri bir mekanizma olarak görür. 

      İşte bu dönemde, İngiliz materyalizmi, Locke'un fikirleri ile 
Fransa'ya girer. Bu iki akımın bileşiminden, daha gelişmiş bir 
materyalizm doğacaktır. Bu da şu olacaktır: 

 

4. 18. yüzyıl materyalizmi. 

      Bu materyalizm, aynı zamanda alkışlanmaya değer 
yazarlar ve düşünce savaşçıları olmasını da bilen filozoflar 
tarafından savunuldu; bunlar, her zaman toplumsal kurumları 
ve dini eleştirdikleri, teoriyi pratiğe uyguladıkları ve iktidara 
karşı sürekli savaşım halinde oldukları için, zaman zaman 
Bastille ya da Vincennes zindanlarına atıldılar. 

      Bunlar, çalışmalarını büyük Ansiklopedi'de topladılar ve 
orada materyalizmin yeni doğrultusunu saptadılar. Ayrıca, 
büyük bir etki yarattılar, çünkü, Engels'in de dediği gibi, bu 
felsefe, "bütün kültürlü gençliğin inancıydı". 

      Bu, Fransız felsefe tarihinde de, Fransız özelliği taşıyan bir 
felsefenin gerçekten halka malolduğu tek çağ oldu. 

      1713'te Langres'da doğan ve 1784'te Paris'te ölen Diderot, 
bütün bu harekete egemendir. Burjuva tarihinin söylemediği, 
ama her şeyden önce söylenmesi gereken şey, Diderot'nun, 
Marx ve Engels'ten önce, en büyük materyalist düşünür 
olduğudur. Lenin, Diderot'nun, çağdaş (diyalektik) 
materyalizmin sonuçlarına hemen hemen ulaştığını söyler. 



 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
Felsefenin Başlangıç İlkeleri          Georges POLITZER 
 

Halk Kitaplığı                                              sayfa: 0111 
 
 
 
 
  
 
 
 
 
 
 

 

      Diderot, gerçek bir militan olmuştur; her zaman kiliseye 
karşı, toplumsal duruma karşı savaşmış, zindanları tanımıştır. 
Çağdaş burjuvazi tarafından yazılan tarih, onu çoğu kez 
hasıraltı etmiştir. Diderot'nun materyalizm üzerindeki pek 
büyük etkisini anlamak için Diderot ile d'Alembert'in 
Diyalogları'nı, Rameau'nun Yeğen'ini, Kaderci Jacques'ı 
okumak gerekir.[34] 

      19. yüzyılın ilk yarısında, tarihsel olaylar nedeniyle, 
materyalizmde bir gerileme görüyoruz. Bütün ülkelerin 
burjuvazisi, idealizm ve dinden yana büyük bir propagandaya 
başlıyor, çünkü, o, yalnızca ilerici (materyalist) fikirlerin 
yayılmasını istememekle kalmıyor, ayrıca iktidarı elinde 
tutabilmek için düşünürleri ve yığınları uyutmaya da 
gereksinme duyuyor. 

      İşte o sırada, Almanya'da, Feuerbach'ın, bütün idealist 
filozofların ortasında, "materyalizmi, açıkça ve yeniden tahta 
çıkartarak"[35] materyalist inançlarını açıkladığını görüyoruz. 

      Feuerbach, dinin eleştirisini kökünden geliştirerek, 
materyalizmin unutulmuş olan temellerini sağlıklı ve gününe 
uygun bir biçimde yeniden ele alıyor ve böylece çağının 
filozoflarını etkiliyor. 

      19. yüzyılda, sayesinde bilimlerin çok büyük bir ilerleme 
kaydettiği, özellikle üç büyük buluşun yapıldığı döneme, canlı 
hücrenin, enerjinin dönüşümünün, evrimin (Darwin) 
bulunuşu[36] dönemine geliyoruz; bunlar, Feuerbach 
tarafından etkilenmiş olan Marx ve Engels'in, bize çağdaş ya 
da diyalektik materyalizmi vermek üzere, materyalizmi 
geliştirmelerine yolaçacaktır.  

      Marx ve Engels'ten önceki materyalizmin tarihini, çok kısa 
olarak, görmüş bulunuyoruz. Marx ve Engels, kendilerinden 
önce gelen materyalistlerle, birçok ortak noktalarda aynı 



 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
Felsefenin Başlangıç İlkeleri          Georges POLITZER 
 

Halk Kitaplığı                                              sayfa: 0112 
 
 
 
 
  
 
 
 
 
 
 

 

görüşte olmakla birlikte, aynı zamanda bu eski materyalistlerin 
yapıtlarında birçok kusur ve boşluk olduğunu düşünüyorlardı. 

      Onların marksizm-öncesi materyalizmde yaptıkları 
değiştirmeleri anlamak için, bu kusur ve boşlukların neler 
olduğunu ve niçin böyle olduğunu araştırmak kesin olarak 
zorunludur. 

           BAŞKA bir deyişle, materyalizmin ilerlemesine katkısı 
olan çeşitli düşünürleri bir bir saydıktan sonra, bu ilerlemenin 
nasıl ve hangi anlamda gerçekleştiğini ve neden şu ya da bu 
biçimde bir evrim gösterdiğini araştırmasaydık, materyalizmin 
tarihinin incelenmesi eksik kalırdı. 

      Özellikle 18. yüzyıl materyalizmi ile ilgileniyoruz, çünkü bu 
materyalizm, materyalizm felsefesinin çeşitli akımlarının 
sonucu olmuştur. 

      Şu halde, bu materyalizmin yanılgıları nelerdi, eksik yanları 
nelerdi, onları inceleyeceğiz; ama şeylere, hiçbir zaman 
tekyanlı bir anlayışla değil, tersine, bütün yönlerini ele alan bir 
anlayışla bakmamız gerektiğinden, bu materyalizmin 
erdemlerini, değerli yanlarının neler olduğunu da belirteceğiz. 

      Başlangıcında diyalektik olan materyalizm, bu temeller 
üzerinde gelişmesini sürdüremedi. Bilimsel bilgilerin yetersizliği 
nedeniyle, diyalektik düşünme tarzı bırakılmak zorunda 
kalındı. Önce bilimleri yaratmak ve geliştirmek gerekiyordu. 
"Süreçleri incelemeden önce, şeyleri incelemek 
gerekiyordu"[37]. 

      Demek ki, materyalizm ile bilimler arasındaki sıkı birlik, bu 
felsefeye, daha sağlam ve bilimsel temeller üzerinde, yeniden 
diyalektik materyalizm haline, yani Marx ve Engels'in 
materyalizmi haline gelme olanağını sağlayacaktır. 



 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
Felsefenin Başlangıç İlkeleri          Georges POLITZER 
 

Halk Kitaplığı                                              sayfa: 0113 
 
 
 
 
  
 
 
 
 
 
 

 

      Öyleyse, materyalizmin doğum kaydını, bilimin doğum 
kaydı yanında bulacağız. Ama, biz materyalizmin nereden 
geldiğini her buluşumuzda, idealizmin nereden geldiğini de 
ortaya koyabileceğiz. 

 

III. İDEALİZM NEREDEN GELİR? 

      İdealizm, tarih boyunca, eğer dinin yanıbaşında 
varolabilmiş, din tarafından hoşgörüyle karşılanmış ve 
onanmışsa, bu, aslında idealizmin dinden doğmasından ve 
dinden türemesindendir. 

      Lenin, bu konuda öğrenmemiz gereken bir formül yazmıştır: 
"İdealizm, dinin arıtılmış ve inceltilmiş bir biçiminden başka bir 
şey değildir." Bu, ne demektir? Bu, idealizm, kendi anlayışlarını 
dinden çok daha esnek bir biçimde sunabilir demektir. Evrenin, 
karanlıklar üstünde yüzmekte olan bir ruh tarafından yaratılmış 
olduğunu, tanrının maddesiz olduğunu iddia etmek, sonra, 
birdenbire dinin yaptığı gibi, tanrının (kelam ile) konuştuğunu ve 
tanrının bir oğlu olduğunu (İsa) açıklamak, bunlar kabaca sunuluş 
bir dizi fikirlerdir. İdealizm, dünyanın ancak bizim düşüncemizde, 
bizim ruhumuzda varolduğunu iddia etmekle, kendini daha üstü 
kapalı bir biçimde sunar. Aslında, biz biliyoruz ki, bu da öz olarak 
aynı anlama gelir, ama biçim olarak daha az kaba ve daha incedir. 
Bunun için idealizm, dinin inceltilmiş biçimidir. 

      İdealizm daha da işlenmiş, daha da inceltilmiştir, çünkü 
idealist filozoflar, tartışmalarda, Berkeley'in diyalogları 
Philonoüs'ün zavallı Hylas'a yaptığı gibi, soruları önceden 
görüp önlemeyi ve tuzaklar kurmayı bilirler. 

      Ama idealizm dinden gelir demek, sorunu kısaca 
geçiştirmek, ertelemektir ve biz hemen kendimize sormalıyız, o 
halde: 



 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
Felsefenin Başlangıç İlkeleri          Georges POLITZER 
 

Halk Kitaplığı                                              sayfa: 0114 
 
 
 
 
  
 
 
 
 
 
 

 

 

IV. DİN NEREDEN GELİR? 

      Engels, bu konuda, bize çok açık bir yanıt vermiştir: "Din, 
insanın sınırlı anlayışlarından doğmuştur". (Sınırlı burada dar 
anlamındadır.) 

      İlk insanlar için bu bilgisizlik iki kattır: doğayı bilmemek, 
kendi kendilerini bilmemek. İlkel insanların tarihini incelerken, 
sık sık bu ikili bilgisizliği düşünmek gerekir. 

      Gene de ilerlemiş bir uygarlık saydığımız Yunan 
antikçağında, bu bilgisizlik, bize çocuksu görünür; örneğin, 
Aristoteles'in yeryüzünün hareketsiz olduğunu, evrenin 
merkezi olduğunu ve gezegenlerin yeryüzünün çevresinde 
döndüğünü düşündüğünü gördüğümüz zaman. (Aristoteles'e 
göre, bu gezegenler 46 taneydi, bunlar bir tavana çakılı çiviler 
gibi kımıldamadan ve bir bütün halinde, yeryüzünün 
çevresinde dönmekte idi...) 

      Yunanlılar, su, toprak, hava ve ateş dedikleri ve artık 
ayrıştırılamayan dört öğenin varolduğunu düşünüyorlardı. 
Bütün bunların yanlış olduğunu biliyoruz, çünkü şimdi artık 
suyu, toprağı ve havayı kendi öğelerine ayırabiliyoruz ve ateşi 
de bu yukardakilerle aynı türden bir cisim saymıyoruz. 

      Yunanlılar, bizzat insan hakkında da çok bilgisizdiler, 
çünkü organlarımızın görevlerini bilmiyorlardı ve örneğin 
yüreğin, cesaretin merkezi olduğunu sanıyorlardı. 

      Daha o zamandan çok ilerlemiş saydığımız Yunan 
bilginlerinin bilgisizliği bu kadar büyük olduğuna göre, onlardan 
binlerce yıl önce yaşamış insanların bilgisizliği ne olur? İlkel 
insanların doğa ve kendileri hakkındaki anlayışları; bilgisizlik 
yüzünden gelişmemişti. Ama bu insanlar, herşeye karşın, 



 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
Felsefenin Başlangıç İlkeleri          Georges POLITZER 
 

Halk Kitaplığı                                              sayfa: 0115 
 
 
 
 
  
 
 
 
 
 
 

 

eşyayı açıklamaya çalışıyordu. İlkel insanlar hakkında elimizde 
bulunan bütün belgeler, bize, düşlerin, bu insanların 
kafalarında, düşüncelerinde çok yer tuttuğunu söyler. Daha ilk 
bölümümüzde,[38] insanın bir "eş" varlığı olduğuna inanarak, 
bu düşler sorununu, nasıl çözümlemiş olduklarını gördük. 
Başlangıçta, bu eşe ayrıca maddi kıvamı olan bir tür saydam 
ve hafif bir beden atfediliyordu. İnsanda, ölümden sonra da 
yaşamını sürdüren maddesiz bir ilke, ruhsal bir ilke olduğu 
anlayışı, çok sonra doğmuştur. (Ruhsal, yani spiritüel sözcüğü, 
ruhtan, yani esprit'den gelir ki, esprit, Latince'de, soluk 
demektir; son nefes ile birlikte giden soluk esnasında, ruh 
(can, âme) çıkar ve yalnız "ikinci"nin varlığı sürer gider.) 
Öyleyse, düşünceyi ve düşü açıklayan ruhtur. 

      Ortaçağda, insanların, ruh üzerine garip anlayışları vardı. 
Yağlı bir bedende ince bir ruh, ince bir bedende ise büyük bir 
ruh olduğu düşünülüyordu. Bunun içindir ki, bu çağda, çileciler 
(zahitler, ascètes), büyük bir ruhları olsun diye, ruha büyük bir 
barınak yapmak için sık sık uzun süren oruç tutuyorlardı. 

      İlkel insanlar, önce saydam eş biçiminde ve sonra ruh 
biçiminde, insanın ölümünden sonra da yaşadığı ruhsal ilkeyi 
benimseyerek, tanrıları yarattılar. 

      İlkin insandan daha güçlü, gene de maddi bir biçimde 
bulunan varlıklara inanırken, buradan yavaş yavaş 
bizimkinden üstün bir ruh biçiminde tanrıların varlığına 
inanmaya vardılar. Böylece, Yunan antikçağında olduğu gibi, 
her birinin belirli bir görevi olan birleşik birçok tanrı yarattıktan 
sonra, buradan tek tanrı anlayışına ulaştılar. İşte o zaman, 
günümüzdeki tektanrıcı din[39] yaratılmış oldu. Böylece açıkça 
görüyoruz ki, dinin kökeni, bugünkü biçimiyle bile, bilgisizlik 
olmuştur. 

      Demek ki, idealizm, insanın sınırlı, dar anlayışlarından, 
bilgisizliğinden doğuyor; oysa materyalizm, tersine, bu 
sınırların geriye itilmesinden, geriletilmesinden doğar. 



 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
Felsefenin Başlangıç İlkeleri          Georges POLITZER 
 

Halk Kitaplığı                                              sayfa: 0116 
 
 
 
 
  
 
 
 
 
 
 

 

      Felsefe tarihi boyunca, idealizm ile materyalizm arasındaki 
bu sürekli savaşıma tanık olacağız. Materyalizm bilgisizliğin, 
sınırlarını geriletmek ister, ve bu, materyalizmin zaferlerinden 
biri, erdemlerinden biri olacaktır. İdealizm ve onu besleyen din, 
tersine, bilgisizliğin sürdürülmesi için, yığınların bu 
bilgisizliğinden, onlara baskıyı, ekonomik ve toplumsal 
sömürüyü kabul ettirmede yararlanmak için bütün çabaları 
harcar. 

 

V. MARKSİZM-ÖNCESİ MATERYALİZMİN DEĞERLERİ 

      Yunanlılarda, embriyon halinde bir bilim oluşur oluşmaz, 
materyalizmin de doğduğunu gördük. Bilim geliştiği zaman, 
materyalizm de gelişir ilkesini izleyerek, tarih boyunca şunları 
saptıyoruz: 

      1. Ortaçağda bilimlerde zayıf bir gelişme, materyalizmde 
bir duraklama. 

      2. 17. ve 18. yüzyıllarda bilimlerde çok büyük bir gelişmeye 
uygun düşen materyalizmde büyük bir gelişme. 18. yüzyıl 
Fransız materyalizmi, bilimlerdeki gelişmenin dolaysız 
sonucudur.. 

      3. 19. yüzyılda sayısız büyük buluşlara tanık oluyoruz ve 
materyalizm, Marx ve Engels ile büyük bir değişikliğe uğruyor. 

      4. Bugün, bilimler ve aynı zamanda da materyalizm büyük 
bir hızla ilerlemektedir. En iyi bilginlerin, çalışmalarında, 
diyalektik materyalizmi uyguladıkları görülmektedir. 

      Demek ki, idealizm ile materyalizmin kökenleri tamı tamına 
birbirine karşıdır; ve biz, yüzyıllar boyunca, bu iki felsefe 



 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
Felsefenin Başlangıç İlkeleri          Georges POLITZER 
 

Halk Kitaplığı                                              sayfa: 0117 
 
 
 
 
  
 
 
 
 
 
 

 

arasında, yalnızca akademik olmayan ve zamanımızda da 
devam eden bir savaşım olduğunu görüyoruz. 

      İnsanlık tarihinin içinde geçen bu savaşım, bilim ile 
bilgisizlik arasındaki savaşımdır, iki akım arasındaki 
savaşımdır. Biri, insanlığı bilgisizliğe doğru çeker, onu bu 
bilgisizlik içinde tutar; öteki, tersine, bilgisizliğin yerine bilimi 
koyarak insanları özgür kılmaya, kurtarmaya yönelir. 

      Bu savaşım, engizisyon döneminde olduğu gibi, zaman 
zaman, çetin biçimler almıştır. Engizisyon için, başka birçok 
örnek arasında, Galilei örneğini alabiliriz. Galilei dünyanın 
döndüğünü ileri sürer. Bu, İncil'le ve Aristoteles ile çelişen yeni 
bir bilgidir: eğer dünya dönüyorsa, demek ki evrenin merkezi 
değildir, kısaca evren içinde bir noktadır, öyleyse yapmamız 
gereken şey, düşüncelerimizin sınırlarını genişletmek 
olmalıdır. Acaba Galilei'nin bu buluşu karşısında ne yapılıyor? 

      İnsanlığı bilgisizlik içinde tutmak için dinsel bir mahkeme 
kurulur ve Galilei pişman olmaya zorlanır.[40] İşte, bilgisizlik ile 
bilim arasındaki savaşıma bir örnek. 

      Şu halde, bu çağın filozoflarını ve bilginlerini, bilgisizliğin 
bilime karşı savaşımı içindeki yerlerine bakarak yargılamalıyız; 
ve göreceğiz ki, onlar, bilimi savunurken, kendileri de, 
bilmeden materyalizmi savunmaktaydılar. Bunun gibi, 
Descartes da bize, düşünceleriyle, materyalizmi ileri 
götürebilmiş olan fikirler vermiştir. 

      Ayrıca, bu savaşımın, tarih boyunca, yalnızca teorik bir 
savaşım değil, aynı zamanda toplumsal ve siyasal bir savaşım 
olduğunu da iyi görmek gerekir. Egemen sınıflar, bu savaşta 
her zaman bilgisizlikten yanadırlar. Bilim devrimcidir ve 
insanlığın kurtuluşuna katkıda bulunur. 



 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
Felsefenin Başlangıç İlkeleri          Georges POLITZER 
 

Halk Kitaplığı                                              sayfa: 0118 
 
 
 
 
  
 
 
 
 
 
 

 

      Burjuvazinin durumu ilginçtir. 18. yüzyılda burjuvazi, feodal 
sınıfın egemenliği altındadır ve o sıralarda bilimden yanadır; 
bilgisizliğe karşı bir savaşım yürütür ve bize Ansiklopedi'yi[41] 
verir. 20. yüzyılda burjuvazi egemen sınıftır ve bilgisizlikle bilim 
arasındaki bu savaşımda, o, eskisinden çok daha büyük bir 
vahşetle bilgisizlikten yanadır (hitlerciliği inceleyiniz). 

      Şu halde görüyoruz ki, marksizm-öncesi materyalizm, 
önemli bir rol oynamıştır ve tarihsel önemi çok büyük olmuştur. 
Marksizm-öncesi materyalizm, bu bilgisizlikle bilim arasındaki 
savaşım boyunca, dine, yani bilgisizliğe karşı olabilen genel bir 
dünya anlayışı geliştirebilmiştir. Ve gene materyalizmin bu 
evrimi, materyalizm çalışmalarının bu ardarda sıralanışı iledir 
ki, diyalektik materyalizmin meydana çıkabilmesi için gerekli 
koşullar gerçekleşebilmiştir. 

 

VI. MARKSİZM-ÖNCESİ MATERYALİZMİN KUSURLARI 

      Materyalizmin evrimini anlamak ve kusurlarını ve 
boşluklarını iyi görebilmek için, bilimle materyalizmin birbirine 
bağlı olduğunu hiçbir zaman unutmamak gerekir. 

      Başlangıçta, materyalizm, bilimlere göre daha öndeydi, ve 
onun içindir ki, bu felsefe, kendisini hemen kabul ettiremedi. 
Diyalektik materyalizmin haklı olduğunu tanıtlamak için, 
bilimleri kurmak ve geliştirmek gerekiyordu, ama bu yirmi 
yüzyıldan fazla bir zaman almıştı. Bu uzun dönem içinde 
materyalizm, bilimlerden, özellikle de bilimsel düşünüşten ve 
aynı zamanda en çok gelişmiş özel bilimlerden etkilendi. 

      Bunun içindir ki, "geçtiğimiz yüzyılın (yani 18. yüzyılın) 
materyalizmi her şeyden çok mekanikçi idi, çünkü bu çağda, 
bütün doğa bilimleri arasında yalnız mekanik ve henüz ancak -
yeryüzündeki ve gökyüzündeki- katı cisimlerin mekaniği, 



 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
Felsefenin Başlangıç İlkeleri          Georges POLITZER 
 

Halk Kitaplığı                                              sayfa: 0119 
 
 
 
 
  
 
 
 
 
 
 

 

kısaca yerçekimi mekaniği belli bir olgunlaşma durumuna 
ulaşmıştı. Kimya henüz çocuksu, filojistik biçimiyle vardı. 
Biyoloji henüz kundaktan çıkmamıştı; bitkisel ve hayvansal 
organizmalar ancak kabaca incelenebilmişti ve ancak salt 
mekanik nedenlerle açıklanıyorlardı; Descartes için hayvan 
nasıl bir makine ise, 18. yüzyılın materyalistlerine göre de 
insan öyle bir makineydi."[42]  

      "Hıristiyan ortağın kış uykusu" döneminden sonra, 
bilimlerin uzun ve yavaş evriminden çıkmış olan materyalizm, 
işte bu durumdaydı. 

      Dünyayı büyük bir mekanizma olarak kabul eden bu 
dönemin büyük yanılgısı, her şeyden, mekanik denilen bu 
bilimin yasalarına göre sonuç çıkarmak olmuştur. Hareket, 
basit bir mekanik hareket sayılarak, aynı olayların da 
durmadan yenilenmesi gerektiği düşünülüyordu. Şeylerin 
makine yanı görülüyor, ama yaşayan yanı görülmüyordu. 
Onun için bu materyalizme mekanik (ya da mekanikçi) 
materyalizm denir. 

      Bir örnek verelim: Bu materyalistler, düşünceyi nasıl 
açıklıyorlardı? Şöyle: "Nasıl karaciğer safrayı salgılarsa, beyin 
de düşünceyi salgılar! Bu dar bir düşünüştür!" Marx'ın 
materyalizmi, tersine, bir dizi açıklık getirir. Düşüncelerimiz 
yalnızca beyinden gelmez. Fikirlerimizin, düşüncelerimizin 
niçin şöyle değil de böyle olduğunu anlamaya çalışmamız 
gerekir; o zaman, bizim fikirlerimizi, toplumun, çevrenin vb. 
belirlediğinin farkına varırız. Mekanikçi materyalizm, düşünceyi 
basit bir mekanik olay olarak kabul eder. Oysa düşünce, daha 
üstün bir şeydir. "Mekanik yasaların da elbette ki işlediği, etkili 
olduğu. ama daha üst sıradan yasalarca daha geri plana 
atıldıkları kimyasal ve organik yapıdaki olaylara da yalnız tek 
başına mekaniğin uygulanması, klasik Fransız materyalizminin 
özgül, ama o dönem için kaçınılmaz darlıklarından biridir."[43] 



 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
Felsefenin Başlangıç İlkeleri          Georges POLITZER 
 

Halk Kitaplığı                                              sayfa: 0120 
 
 
 
 
  
 
 
 
 
 
 

 

      İşte 18. yüzyıl materyalizminin birinci büyük yanlışı. Bu 
yanılgının sonuçları şunlardı ki, o, genel olarak tarihi, yani 
tarihsel gelişmenin bakış açısını, süreci bilmiyordu; bu 
materyalizm, dünyanın evrim göstermediğini, düzenli 
aralıklarla birbirine benzer durumların yeniden ortaya çıktığını 
düşünüyordu ve insanın ve hayvanların evrimi diye bir şeyi de 
aklından geçirmiyordu. 

      "Bu materyalizmin ikinci özgül darlığı, evreni bir süreç 
olarak, kesintisiz tarihsel gelişme yolunda bir madde olarak 
kavramadaki yetersizliğidir. Bu, o çağda doğa bilimlerinin 
ulaşmış oldukları düzeye ve bu doğa bilimlerine bağlı olan 
metafizik,[44] yani anti-diyalektik felsefe tarzına uygun 
düşüyordu. Doğanın, aralıksız sürüp giden bir hareket içinde 
olduğu biliniyordu. Ama çağın fikirlerine göre, bu hareket, gene 
aynı şekilde aralıksız sürüp giden bir çember çiziyordu ve bu 
yüzden de hiç ilerlemiyordu; daima aynı sonuçları 
veriyordu."[45] 

      İşte bu materyalizmin ikinci yanlışı. 

      Üçüncü yanılgısı, kendi düşüncelerine fazla dalması, içine 
kapanmasıdır; bu materyalizm, insan eyleminin dünyadaki ve 
toplumdaki rolünü yeteri kadar görmüyordu. Marx'ın 
materyalizmi, dünyayı yalnız açıklamakla yetinmememizi, aynı 
zamanda, onu değiştirmemiz gerektiğini de öğretir. İnsan, 
tarihte, dünyayı değişikliğe uğratabilecek etkin bir öğedir. 

      Rus komünistlerinin eylemi, yalnızca devrimi hazırlamak, 
yapmak ve başarıya ulaştırmak yeteneğinin değil, aynı 
zamanda, 1918'den beri, büyük güçlüklerin ortasında 
sosyalizmi kurmak yeteneğinin de canlı bir örneğidir. 

      Marksizm-öncesi materyalizm, bu insan eylemi anlayışının 
bilincinde değildi. O çağda, insan ortamın[46] bir ürünüdür diye 
düşünülüyordu; oysa Marx bize öğretiyor ki, ortam, insanın bir 



 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
Felsefenin Başlangıç İlkeleri          Georges POLITZER 
 

Halk Kitaplığı                                              sayfa: 0121 
 
 
 
 
  
 
 
 
 
 
 

 

ürünüdür ve öyleyse insan da, başlangıçta verilen bazı 
koşullar altında, kendi öz etkinliğinin ürünüdür. İnsan nasıl 
ortamın etkisine uğrarsa, kendisi de ortamı, toplumu 
değiştirebilir; öyleyse, buna göre, kendisini de değiştirebilir.  

      Demek ki, 18. yüzyılın materyalizmi, fazlaca düşüncelerine 
dalıp kalıyordu, çünkü her şeyin bir tarihsel gelişmesi olduğunu 
bilmiyordu. Ama bu, o zaman için kaçınılmaz bir şeydi; çünkü 
bilimsel bilgiler, dünyayı ve şeyleri eski düşünme yönteminden, 
yani metafizikten başka bir yöntem kullanarak kavrayabilmek 
için yeteri kadar ileri gitmemişti.  

 

 

 

 

OKUMA PARÇALARI 

      

      K. Marx-F. Engels, Kutsal Aile, s. 168-179. 

      Karl Marx, Feuerbach Üzerine Tezler, Alman İdeolojisi, s. 
20-26. 

      Plehanov, Materyalizm Tarihi Üzerine Deneme (Holbach, 
Helvetius, Marx), Editions Sociales, 1957. 

      

 



 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
Felsefenin Başlangıç İlkeleri          Georges POLITZER 
 

Halk Kitaplığı                                              sayfa: 0122 
 
 
 
 
  
 
 
 
 
 
 

 

YOKLAMA SORULARI 

      BİRİNCİ BÖLÜM 

      Pasteur, aynı zamanda, hem bilgin, hem de dinsel inanç 
sahibi nasıl olabiliyordu? 

      İKİNCİ BÖLÜM 

      Kitapları incelemenin aynı zamanda, hem zorunlu, hem de 
yetersiz olduğunu gösteriniz. 

      ÜÇÜNCÜ BÖLÜM 

      1. Diyalektik materyalizm neden antikçağda doğmadı? 

      2. Yunan antikçağından 18. yüzyıla kadar başlıca 
materyalist akımları gösteriniz. 

      3. 18. yüzyıl materyalizminin yanlışları ve değerleri 
nelerdir? 

      

      YAZILI ÖDEV 

      Bir idealist ile bir materyalist arasında, tanrı üzerine bir 
söyleşi tasarlayınız. 

 

Dipnotlar 

[31] Friedrich Engels, Ludwig Feuerbach ve Klasik Alman 
Felsefesinin Sonu, s. 25. 



 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
Felsefenin Başlangıç İlkeleri          Georges POLITZER 
 

Halk Kitaplığı                                              sayfa: 0123 
 
 
 
 
  
 
 
 
 
 
 

 

[32] K. Marx- F. Engels, Kutsal Aile, Sol Yayınları, Ankara 1994, s. 171. 

[33] Friedrich Engels, Ütopik Sosyalizm ve Bilimsel Sosyalizm, 
"Giriş", s. 38. 

[34] Bakınız: Halk Klasikleri koleksiyonunda (Editions Sociales) 
yayınlanmış olan, Diderot (6 cilt), Holbach, Helvetius, La Mettrie ve 
Morelly ile, bir ölçüde de, Rousseau ve Voltaire'in metinleri. 

[35] F. Engels, Ludwig Feuerbach ve Klasik Alman Felsefesinin Sonu, s.18. 

[36] F. Engels, Ludwig Feuerbach ve Klasik Alman Felsefesinin Sonu, s.45. 

[37] F. Engels, Ludwig Feuerbach ve Klasik Alman Felsefesinin Sonu, s.44. 

[38] Bkz. Birinci Bölüm, VI 

[39] Tektanrıcılık (Monotheisme), Yunanca monos: bir tek - ve theos: 
tanrı sözlerinden oluşur. 

[40] Galilei davası için bakınız: P. Laberenne, L'Origine des Mondes, 
Editeurs Français Reunis. 

[41] Bakınız: Pages Choisies de L'Encyclopedie, Les Classiques du 
Peuple, Editions Sociales. 

[42] F. Engels, Ludwig Feuerbach ve Klasik Alman Felsefesinin Sonu, s.25. 

[43] F. Engels, Ludwig Feuerbach ve Klasik Alman Felsefesinin Sonu, s.25. 

[44] Bundan sonraki kısımda metafizik yöntemin incelenmesine 
başlayacağız. 

[45] F. Engels, Ludwig Feuerbach ve Klasik Alman Felsefesinin Sonu, s.26. 

[46] Toplumsal ortam sözkonusudur. 



 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
Felsefenin Başlangıç İlkeleri          Georges POLITZER 
 

Halk Kitaplığı                                              sayfa: 0124 
 
 
 
 
  
 
 
 
 
 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

ÜÇÜNCÜ KISIM 

METAFİZİĞİN İNCELENMESİ 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
Felsefenin Başlangıç İlkeleri          Georges POLITZER 
 

Halk Kitaplığı                                              sayfa: 0125 
 
 
 
 
  
 
 
 
 
 
 

 

 

 

TEK BÖLÜM 

METAFİZİK YÖNTEM NEDİR? 

 

I .     Bu yöntemin temel özellikleri. 

            1. Birinci temel özellik: Özdeşlik ilkesi. 

            2. İkinci temel özellik: Şeylerden ayırma (tecrit). 

            3. Üçüncü temel özellik: Sonsuz ve aşılmaz bölmeler. 

            4. Dördüncü temel özellik: Karşıtların karşı karşıya 
konması. 

II .    Özet. 

III .   Metafizik doğa anlayışı. 

IV .    Metafizik toplum anlayışı. 

V .    Metafizik düşünce anlayışı. 

VI .    Mantık nedir? 

VII .   "Metafizik" sözcüğünün açıklaması. 

 



 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
Felsefenin Başlangıç İlkeleri          Georges POLITZER 
 

Halk Kitaplığı                                              sayfa: 0126 
 
 
 
 
  
 
 
 
 
 
 

 

 

 

 

 

      BİLİYORUZ Kİ, 18. yüzyıl materyalistlerinin yanlışları, 
onların düşünü; biçimlerinden, onların, "metafizik yöntem" 
dediğimiz özel araştırma yöntemlerinden gelmektedir. 
Öyleyse, metafizik yöntem, özel bir dünya anlayışını anlatır, ve 
belirtmemiz gerekir ki, nasıl marksist materyalizmi, marksizm-
öncesi materyalizmin karşısına koyuyorsak, diyalektik 
materyalizmi de metafizik materyalizmin karşısına koyuyoruz. 

      Bunun için, daha sonra, karşıtı, diyalektik materyalizmi 
incelemek için şimdi bu "metafizik" yöntemin ne olduğunu 
öğrenmemiz gerekir. 

 

I. BU YÖNTEMİN TEMEL ÖZELLİKLERİ 

      Burada "Hegel'in 'metafizik' yöntem dediği... eski araştırma 
ve düşünme yöntemini"[47] inceleyeceğiz. 

      Hemen basit bir gözlemle işe başlayalım. İnsanların 
çoğuna, hangisi daha doğal gelir: hareket mi, hareketsizlik mi? 
Onlara göre şeylerin olağan (normal) durumu nedir: durgunluk 
mu, değişkenlik mi? 

      Genellikle, hareketten önce durgunluğun varolduğu ve bir 
şeyin harekete başlayabilmesi için önce durgunluk halinde 
bulunduğu düşünülür. 



 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
Felsefenin Başlangıç İlkeleri          Georges POLITZER 
 

Halk Kitaplığı                                              sayfa: 0127 
 
 
 
 
  
 
 
 
 
 
 

 

      Kutsal kitap da, bize, tanrı tarafından yaratılmış olan 
evrenden önce, hareketsiz sonsuzluğun, yani durgunluğun 
varolduğunu söylüyor. 

      İşte sık sık kullandığımız bazı sözcükler: durgunluk ve 
hareketsizlik, hareket ve değişme. Ama bu son iki sözcük, eş 
anlamlı değillerdir. 

      Hareket, sözcüğün dar anlamında, yer değiştirmedir. 
Örnek: düşen bir taş, yürüyen bir tren hareket halindedir. 

      Değişme, sözcüğün tam anlamıyla, bir biçimden başka bir 
biçime geçmektir. Yapraklarını döken bir ağaç, biçim 
değiştirmiştir. Ama değişiklik aynı zamanda bir durumdan 
başka bir duruma geçiştir. Örnek: hava solunulamaz hale 
gelmiş; bu değişmedir. 

      Şu halde, hareket, yer değiştirme anlamına gelir; değişme, 
değişiklik ise, biçim ya da durum değiştirmek demektir. Anlam 
karışıklığını önlemek için bu ayrıma saygı göstereceğiz 
(diyalektiği incelediğimiz zaman bu sözcüklerin anlamlarını 
yeniden görmemiz gerekecek). 

      Görmüş bulunuyoruz ki, genel bir biçimde, hareket ve 
değişmenin durgunluktan daha az olağan olduğu düşünülür ve 
biz, şeyleri, değişmesiz ve durgun saymayı yeğ tutarız. 

      Örnek: Biz, bir çift sarı ayakkabı aldık, bir zaman sonra, birçok 
onarımdan (pençe, topuk değiştirme, birçok yamadan) sonra, biz, 
gene de "sarı ayakkabılarımı giyeceğim" diyoruz, onların artık o 
aynı ayakkabılar olmadıklarını hiç hesaba katmıyoruz. Onlar, bizim 
için, hep şu zaman, bu fiyata satın aldığımız sarı ayakkabılardır. 
Ayakkabılarınızda sonradan meydana gelen değişmeyi dikkate 
almıyoruz. Onlar daima aynıdırlar, onlar özdeştirler. Biz, yalnız 
özdeşliği gördüğümüz için, sanki önemli bir şey olmamış gibi, 
değişikliği önemsemiyoruz. İşte bu da: 



 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
Felsefenin Başlangıç İlkeleri          Georges POLITZER 
 

Halk Kitaplığı                                              sayfa: 0128 
 
 
 
 
  
 
 
 
 
 
 

 

 

1. Metafizik yöntemin birinci temel özelliği: Özdeşlik ilkesi. 

      Bu olaylar karşısında hareketsizliği harekete, özdeşliği 
değişmeye tercih etmekten ibarettir. 

      Bu tercih, metafizik yönteminin birinci temel özelliğini 
oluşturur ve bütün bir dünya anlayışından ileri gelir. Evren 
dondurulmuş gibi düşünülür, diyecektir Engels. Doğa için, 
toplum ve insan için de aynı şey düşünülecek. Onun için sık 
sık "güneşin altında yeni olan bir şey yok" diye iddia edilir. Bu, 
evren hareketsiz ve özdeş kalmış olduğundan, sonsuzdan 
beri, hiçbir değişme olmamıştır demektir. Bununla, aynı 
zamanda, dönem dönem aynı olaylara dönüldüğü de anlatılır. 
Tanrı, balıkları, kuşları, memelileri vb. oluşturarak dünyayı 
yarattı ve o zamandan beri hiçbir şey değişmedi, dünya 
kımıldamadı. Gene denir ki, "insanlar hep aynıdır", sanki 
insanlar sonsuzdan beri değişmedi.  

      Her gün kullanılan bu deyimler bizim içimizde ta derinlere 
kadar kök salmış olan bir anlayışın yansısıdırlar ve burjuvazi 
bu yanlıştan sonuna kadar yararlanır. 

      Sosyalizm eleştirilirken, çok sevdikleri kanıtlardan birini, 
insan bencildir, onu zor altında tutmak için savaşımcı bir baskı 
zorunludur, yoksa karışıklık egemen olurdu kanıtını öne 
sürerler. Bu da, gene, insanın her zaman için değişmez bir 
doğası olduğunu düşünen bu metafizik anlayışın sonucudur. 

      Elbette, birdenbire komünist bir düzende yaşama 
olanağına sahip olsaydık, yani ürünler, herkesin emeğine göre 
değil de gereksinmesine göre üleştirilmeye hemen 
kalkışılsaydı, besbelli ki, gereksinmesinden fazlasına sahip 
olma heveslerini karşılamak isteyenlerin saldırısına uğrayacak 
ve böyle bir toplum yönetilemeyecekti. Bu böyle olmakla 



 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
Felsefenin Başlangıç İlkeleri          Georges POLITZER 
 

Halk Kitaplığı                                              sayfa: 0129 
 
 
 
 
  
 
 
 
 
 
 

 

birlikte, gene de komünist toplum yukarda belirtildiği gibidir ve 
bu da akla uygundur. Ama içimizde kök salmış metafizik bir 
anlayış yüzündendir ki, göreli olarak, geleceğin insanının, uzak 
bir gelecekte de bugünün insanına benzer bir biçimde 
yaşayacağını tasarlıyoruz. 

      Bu bakımdan, sosyalist ya da komünist toplumun 
yaşanabilir bir toplum olmadığı, çünkü insanın bencil olduğu 
ifade edilirken, toplum değiştiği zaman insanın da değişeceği 
unutuluyor. 

      Sovyetler Birliği üzerine, her gün birtakım eleştiriler işitilir. 
Bu eleştiriler, onları dile getirenlerin şeyleri kavramadaki 
güçsüzlüklerini gözlerimizin önüne sermektedir. Bu onların 
metafizik bir dünya anlayışına sahip olmalarından, şeyleri 
metafizik bir biçimde anlamalarından ileri gelir. 

      Verebileceğimiz birçok örnekten yalnızca şunu ele alalım: 
Bize diyorlar ki, "Sovyetler Birliği'nde, bir işçi, ürettiklerinin 
toplam değerine karşılık olmayan bir ücret almaktadır; demek 
ki bir artı-değer vardır, yani onun ücretinden bir miktar 
alınmaktadır. Öyleyse çalınmaktadır. Fransa'da da durum 
aynıdır, işçiler sömürülüyor; şu halde bir Sovyet işçisi ile bir 
Fransız işçisi arasında fark yoktur." 

      Metafizik anlayış bu örneğin neresindedir? Bu anlayış, 
burada, iki tip toplum olduğunun dikkate alınmamasında, iki 
toplum arasındaki ayrılıkların hesaba katılmamasındadır. 
Burada ve orada, her iki ülkede, artı-değerin varolduğunu 
sanmak da, insanın ve makinenin artık Fransa'daki ile aynı 
ekonomik ve toplumsal anlamı olmayan SSCB'de ortaya çıkan 
değişmeleri dikkate almaksızın, metafizik bir biçimde 
düşünmek demektir. Oysa, bizim ülkemizde, emeğini 
sömürmek için insan ve makine (patronun hizmetinde) 
üretmek için vardır. SSCB'de ise, insan, kendi emeğinin 
meyvesinden yararlanmak için ve makine (insanın hizmetinde) 
üretmek için vardır. Fransa'da artı-değer patrona gider, 



 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
Felsefenin Başlangıç İlkeleri          Georges POLITZER 
 

Halk Kitaplığı                                              sayfa: 0130 
 
 
 
 
  
 
 
 
 
 
 

 

SSCB'de ise sosyalist devlete, yani sömürücü olmayan 
ortaklığa gider. Şeyler değişmiştir. 

      Şu halde; bu örnekte görüyoruz ki, yargılama yanlışları, iyi 
niyetli olanlarda, metafizik bir düşünce yönteminden, özellikle 
bu yöntemin birinci temel özelliğinin, yani değişmeye değer 
vermemek, hareketsizliği seçmek ya da kısaca, özdeşliği 
sonsuzlaştırmaya yönelik olmak biçiminde kendini gösteren 
temel özelliğin uygulanmasından ileri gelmektedir. 

      Peki ama nedir bu özdeşlik? Diyelim ki, 1 Ocak 1935'te 
tamamlanan bir evin yapılışını gördük. 1 Ocak 1936'da ve 
bunu izleyen diğer yıllarda, bu evin, özdeş bir ev olduğunu 
söyleyeceğiz, çünkü hep iki katlıdır, ön yüzünde hep yirmi 
penceresi ve iki kapısı vb. vardır, çünkü o hep aynı kalıyor, 
değişmiyor, farklı değildir. Demek ki, özdeş olmak, aynı 
kalmaktır, başka olmamaktır. Ama gene de bu ev değişmiştir! 
O yalnızca ilk bakışta, yüzeysel olarak, aynı kalıyor. Şeyleri 
daha yakından gören mimar ya da duvarcı ustası, evin 
yapılışından bir hafta sonra artık onun aynı ev olmadığını iyi 
bilir: şurada burada küçük bir çatlak oluşmuştur, şurada bir taş 
oynamıştır, ötede rengi solmuştur vb.. Şu halde şeyler, ancak 
"kaba olarak" düşünüldüklerinde, özdeş gibi görünürler. 
Ayrıntılarıyla tahlil edildiklerinde, durmadan değiştikleri 
(anlaşılır). 

      Öyleyse, metafizik yöntemin birinci temel özelliğinin, pratik 
sonuçları nelerdir? 

      Biz, şeylerde özdeşlik görmeyi, yani onları aynı kalmış 
görmeyi daha çok sevdiğimiz için, örneğin şöyle diyoruz: 
!Yaşam yaşamdır ve ölüm ölümdür!. İddia ediyoruz ki, yaşam 
(aynı) yaşam olarak kalıyor, ölüm de aynı ölüm olarak kalıyor; 
her şey bunun gibi. 



 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
Felsefenin Başlangıç İlkeleri          Georges POLITZER 
 

Halk Kitaplığı                                              sayfa: 0131 
 
 
 
 
  
 
 
 
 
 
 

 

      Şeyleri kendi özdeşi içinde düşünmeye alıştığımız için, 
onları birbirlerinden ayırıyoruz. "Bir sandalye, bir sandalyedir" 
demek, doğal bir gerçeği belirtmektir, ama bu, özdeşlik üzerine 
parmak basmak ve aynı zamanda, bu bir sandalye değildir, bir 
başka şeydir, demektir. 

      Bunu söylemek o kadar doğal bir şeydir ki, onun altını 
çizerek belirtmek, çocukça görünür. Aynı türden fikirlerle şöyle 
diyeceğiz: "At, attır ve at olmayan bir başka şeydir". Şu halde 
sandalyeyi bir yana, atı bir yana ayırıyoruz ve her şey için aynı 
şeyi yapıyoruz. Böylece, şeyleri kesinlikle birbirinden ayırarak, 
ayırdediyoruz, ve dünyayı ayırdedilmiş şeylerin bir koleksiyonu 
haline dönüştürüyoruz, bu da: 

 

2. Metafizik yöntemin. ikinci temel özelliği: Şeylerden 
ayırma (tecrit). 

      Şimdi söylediklerimiz bize öyle doğal görünür ki, bunu 
söylemek de ne oluyor diye kendi kendine sorabilir insan. 
Göreceğiz ki, her şeye karşın bunu söylemek zorunlu idi, 
çünkü bu düşünüş tarzı, bizi şeyleri belli bir açıdan görmeye 
götürür. 

      Ve gene bu yöntemin ikinci temel özelliğini de, pratik 
sonuçlarıyla değerlendireceğiz. 

      Günlük yaşamda, hayvanları ele alır ve onlar hakkında, 
varlıkları birbirinden ayırarak düşünürsek, başka başka 
cinslerden ve türlerden olan varlıklar arasında ortak olan 
şeyleri görmeyiz. Bir at, bir attır ve bir inek, bir inektir. Onlar 
arasında hiçbir ilişki yoktur. 

      Bu, hayvanları, kesin olarak birbirlerinden ayırarak 
sınıflandıran ve onlar arasında hiçbir ilişki görmeyen eski 



 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
Felsefenin Başlangıç İlkeleri          Georges POLITZER 
 

Halk Kitaplığı                                              sayfa: 0132 
 
 
 
 
  
 
 
 
 
 
 

 

zoolojinin bakış açısıdır. Bu da, gene metafizik yöntemin 
uygulanmasının sonuçlarından biridir. 

      Bir başka örnek olarak şunu alabiliriz: Burjuvazi, bilimin 
bilim olarak, felsefenin felsefe olarak, siyasetin de siyaset 
olarak kalmasını ister; ve kuşkusuz, üçü arasında, ortak hiçbir 
şey, kesin olarak herhangi bir ilişki yoktur. 

      Böyle bir uslamlamanın pratik sonucu şudur: Bilgin, bilgin 
olarak kalmalıdır, bilimi felsefeye, siyasete karıştırmamalıdır. 
Bir filozof için de, bir siyaset adamı için de durum aynı 
olacaktır. 

      İyi niyetli bir insan böyle düşündüğü zaman, bir metafizikçi 
olarak uslamlama yürütüyor denilebilir. İngiliz yazarı Wells, 
birkaç yıl önce, artık hayatta bulunmayan, büyük yazar 
Maksim Gorki'yi ziyaret etmek üzere Sovyetler Birliği'ne gitti. 
Gorki'ye, siyasetle uğraşmayacak bir edebiyatçılar kulübü 
kurmayı önerdi, çünkü, onun kafasında, edebiyat edebiyattı ve 
siyaset siyasetti. Gorki ve arkadaşlarının gülmeye başladığını 
gören Wells üzülmüş. Ne var ki, Wells, yazarı, toplumun 
dışında yaşayan bir adam olarak görüyor ve öyle kavrıyordu; 
oysa Gorki ve arkadaşları, yaşamın böyle olmadığını, 
gerçekte, her şeyin -istense de, istenmese de- birbirine bağlı 
olduğunu biliyorlardı. 

      Günlük yaşamın pratiği içinde, şeyleri sınıflandırmaya, 
birbirlerinden ayırmaya, onları yalnız kendileri için görmeye ve 
incelemeye çalışıyoruz. Marksist olmayanlar, genellikle devleti 
toplumdan ayırarak, toplum biçiminden bağımsız olarak 
görürler. Böyle düşünmek, devleti toplumdan yalıtmak, onu 
gerçekte olan ilişkilerinden ayırmak demektir. 

      İnsanı öteki insanlardan, çevresinden, toplumdan yalıtıp 
ondan sözedildiğinde de, aynı yanlış yapılır. Makinenin de, 
üretimde bulunduğu toplumdan yalıtılarak kendisi için makine 



 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
Felsefenin Başlangıç İlkeleri          Georges POLITZER 
 

Halk Kitaplığı                                              sayfa: 0133 
 
 
 
 
  
 
 
 
 
 
 

 

olarak düşünülmesi, şu yanlış anlayışa benzer: "Paris'te 
makine, Moskova'da makine; burada da, orda da artı-değer, 
hiçbir fark yok, tıpatıp aynı şeyler". 

      Bununla birlikte, bu sürekli okunan ve okuyanların 
benimsedikleri bir düşünüş tarzıdır, çünkü, alışılagelen ve 
genel olan bakış açısı, şeyleri böler, (birbirinden) ayırır. Bu 
metafizik yöntemin alışılmış bir temel özelliğidir. 

 

3. Üçüncü temel özellik: Sonsuz ve aşılmaz bölmeler. 

      Şeyleri, değişmeyen ve hareketsiz olarak düşünmeyi tercih 
ettikten sonra, biz, onları sınıflandırdık, onlardan kataloglar 
yaptık, böylelikle de, onlar arasında, birbirleriyle olabilecek 
ilişkilerini bize unutturan bölmeler yarattık. 

      Bu biçimde görmek ve karara varmak, bizi, bu bölmelerin 
bir zaman varoldu mu, her zaman varolduklarını (bir at, bir 
attır) ve mutlak, aşılmaz ve sonsuz olduklarını sanmaya 
götürür. İşte metafizik yöntemin üçüncü temel özelliği. 

      Ama bu yöntemden sözettiğimiz zaman dikkat etmemiz 
gerekir; çünkü biz marksistler, kapitalist toplumda, iki sınıfın, 
burjuvazi ile proletaryanın varolduğunu söylediğimiz, bölmeler 
yaptığımız zaman, bizim de, metafizik görüşle gerdeğe 
girdiğimiz sanılabilir. Ancak, yalnızca bölmeler yapmış 
olmakla, metafizikçi olunmaz, bu bölmeleri yapış biçimiyle, bu 
bölmeler arasında bulunan farkları ve ilişkileri yerleştiriş 
tarzıyla metafizikçi olunur. 

      Biz, toplumda iki sınıf var dediğimiz zaman, burjuvazi, 
örneğin, hemen zenginler ve yoksullar var diye düşünür. Ve 
kuşkusuz, bize "Her zaman zenginler ve yoksullar olmuştur" 
diyecektir. 



 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
Felsefenin Başlangıç İlkeleri          Georges POLITZER 
 

Halk Kitaplığı                                              sayfa: 0134 
 
 
 
 
  
 
 
 
 
 
 

 

      "Her zaman olmuştur" ve "her zaman olacaktır", işte bu, 
metafizik bir düşünüş tarzıdır. Şeyler, birbirlerinden bağımsız 
olarak her zaman için sınıflandırılır, onların arasına aşılmaz 
bölmeler, duvarlar konur. 

      Burjuvazi ile proletaryanın varlığının gerçek olduğunu 
göstermek yerine, toplum, zenginler ve yoksullar olarak 
bölünür, burjuvazi-proletarya bölmesi kabul edilse bile, bu 
sınıflar, karşılıklı ilişkileri, yani sınıf savaşımı dışında 
düşünülür. Şeyler arasına kesin engeller yerleştiren bu üçüncü 
temel özelliğin pratik sonuçları nelerdir? Buna göre, bir at ve 
inek arasında herhangi bir akrabalık bağı olamaz. Bizi kuşatan 
her şey için ve bütün bilimler için de aynı şey olacak. Daha 
ilerde bunun doğru olup olmadığını göreceğiz; ama şimdi, 
tanımlamış bulunduğumuz bu üç ayrı temel özelliğin 
sonuçlarının neler olduğunu araştırmak gerekiyor; bu da: 

 

4. Dördüncü temel özellik: Karşıtların karşı karşıya 
konması. 

      Şimdi bütün bu söylediklerimizden şu çıkıyor: "Yaşam, 
yaşamdır ve ölüm, ölümdür" dediğimiz zaman, yaşam ve ölüm 
arasında hiçbir ortak yan olmadığını iddia ediyoruz. Yaşamı ve 
ölümü; her birini, kendileri için görerek, aralarında 
varolabilecek ilişkileri görmeksizin, onları, birbirlerinden ayrı 
olarak sınıflandırıyoruz. Bu koşullar içinde, yaşamını yitirmiş 
olan bir adam, ölü bir şey sayılmalıdır, çünkü yaşam ile ölüm, 
karşılıklı olarak birbirlerini dıştaladıklarına göre, bu insanın, 
aynı zamanda, hem canlı, hem de ölü olması olanaksızdır. 

      Şeyleri birbirinden ayrı, kesin olarak birbirinden farklı 
sayarak, onları, birbirleriyle karşı karşıya tutmuş oluruz. 



 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
Felsefenin Başlangıç İlkeleri          Georges POLITZER 
 

Halk Kitaplığı                                              sayfa: 0135 
 
 
 
 
  
 
 
 
 
 
 

 

      İşte, bu karşıtları birbirine karşı tutan, karşıt iki şeyin aynı 
zamanda varolmayacağını iddia eden metafizik yöntemin 
dördüncü temel özelliği. 

      Gerçekte, bu yaşam ve ölüm örneğinde, üçüncü bir olanak 
olamaz. Birbirinden ayırdığımız bu iki olanaktan birini 
seçmemiz kesenkes gereklidir. Kabul ediyoruz ki, üçüncü bir 
olanak bir çelişki olacaktır, ve bu çelişki bir saçmalıktır, o 
halde, olanaksız bir şeydir. 

      Metafizik yöntemin dördüncü özelliği, öyleyse çelişki 
korkusudur. 

      Bu düşünüş tarzının pratik sonuçları şöyledir: Örneğin, 
demokrasi ve diktatörlükten sözedildiğinde, metafizik görüş, 
ister ki, toplum, bu ikisi arasında bir seçim yapsın, çünkü 
demokrasi demokrasidir, diktatörlük de diktatörlüktür. 
Demokrasi, diktatörlük değildir, ve diktatörlük, demokrasi 
değildir. Seçmemiz gerekir, yoksa bir çelişki; bir saçmalık, bir 
olanaksızlıkla karşı karşıya kalırız. 

      Marksist tutum, büsbütün başkadır. 

      Bizler, tersine, proletarya diktatörlüğünün, örneğin, aynı 
zamanda, hem yığınların diktatörlüğü ve hem de sömürülen 
yığınlar için demokrasi olduğunu düşünürüz. 

      Biz, yaşamın, canlı varlıkların yaşamının, ancak hücreler 
arasında sonsuz bir savaşım olduğu için, ancak sürekli olarak 
bir kısım hücreler öldükleri ve başka hücreler onların yerlerini 
aldıkları için olabildiğini düşünürüz. Bu biçimde, yaşam, kendi 
içinde ölümü de içerir. Biz, metafiziğin düşündüğü gibi, ölümün 
öylesine tam, eksiksiz ve yaşamdan ayrı olmadığını 
düşünürüz; çünkü bazı hücreler belirli bir süre yaşamaya 
devam ettiğine ve bu ölüden başka yaşamlar doğacağına 
göre, bir ölü üzerinde bütün yaşam tamamen yok olmamıştır. 



 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
Felsefenin Başlangıç İlkeleri          Georges POLITZER 
 

Halk Kitaplığı                                              sayfa: 0136 
 
 
 
 
  
 
 
 
 
 
 

 

 

II. ÖZET 

      Şu halde görüyoruz ki, metafizik yöntemin çeşitli temel 
özellikleri, bizi, şeyleri belirli bir açıdan anlamaya zorlar ve 
belirli bir biçimde düşünmeye sürükler. Daha ilerde, 
inceleyeceğimiz ve genellikle karşılaşılan görme, düşünme, 
inceleme, tahlil tarzı biçimine çok uygun düştüğünü 
gösterdiğimiz bu tahlil tarzının, belirli bir "mantığı" olduğunu 
saptayacağız.  

      Konumuzu özetlememizi sağlayacak sıralamaya şöyle 
başlanabilir: 

      1. Şeyler, hareketsizlikleri, özdeşlikleri içinde görülür. 

      2. Şeyler, birbirlerinden ayrılırlar ve karşılıklı ilişkilerinden 
sıyrılırlar. 

      3. Şeyler arasına, sonsuz bölmeler, aşılmaz duvarlar 
çekilir. 

      4. Birbirine karşıt iki şeyin, aynı zamanda 
varolamayacakları iddia olunarak, karşıtlar, birbirine karşı 
konur. 

      Genel özelliklerin her birinin pratik sonuçlarını incelerken, 
bunlardan hiçbirinin gerçeğe uygun düşmediğini gördük. 

      Acaba dünya, bu anlayışa uygun mudur? Acaba, doğada, 
şeyler değişmez ve hareketsiz midir? Hayır. Biz her şeyin 
değiştiğini saptıyoruz ve hareket halinde olduğunu görüyoruz. 
O halde, bu anlayış, şeylerin kendileriyle bağdaşmaz. Elbette 
ki, haklı olan doğadır ve yanlış olan bu anlayıştır. 



 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
Felsefenin Başlangıç İlkeleri          Georges POLITZER 
 

Halk Kitaplığı                                              sayfa: 0137 
 
 
 
 
  
 
 
 
 
 
 

 

      Daha en başta, felsefe, evreni, insanı, doğayı vb. 
açıklamak ister, diye tanımlamıştık. Bilimler özel sorunları 
inceler, felsefe ise, yukarda söylediğimiz gibi, bilimleri 
birleştiren ve derinleştiren daha genel sorunları inceler. 

      Oysa, bütün sorunlara, uygulanan eski metafizik düşünüş 
yöntemi de, evreni, insanı ve doğayı tamamıyla özel bir 
biçimde ele alan bir felsefe anlayışıdır. 

      "Metafizikçi için, şeyler ve onların düşüncedeki yansıları 
olan kavramlar, biri ötekinden sonra ve öteki olmaksızın 
dikkate alınacak değişmez, eğilip bükülmez, her zaman tıpkı 
kalan, yalıtık irdeleme konularıdır. Metafizikçi orta terimler 
olmaksızın, yalnızca anti-tezler aracıyla düşünür: evet evet, 
hayır hayır der; bunun ötesine geçen şey metelik etmez. Ona 
göre, bir şey ya var, ya da yoktur; bir şey aynı zamanda hem 
kendisi, hem de bir başkası olamaz. Olumlu ile olumsuz 
birbirlerini mutlak olarak dıştalarlar; neden ve sonuç da aynı 
derecede sert bir biçimde birbirlerine karşı gelirler."[48] 

      Demek ki metafizik anlayış "evreni, donmuş şeyler kümesi 
gibi" düşünür. Bu düşünüş biçimini iyice kavramak için, onun, 
doğayı, toplumu, düşünceyi nasıl anladığını, nasıl tasarladığını 
inceleyeceğiz. 

 

III. METAFİZİK DOĞA ANLAYIŞI 

      Metafızik, doğayı, kesin olarak saptanmış şeyler topluluğu 
olarak kabul eder. 

      Ama şeylere bakışın iki biçimi vardır. 

      Düşünüşün birinci tarzı, dünyayı, kesin olarak, hareketsiz 
kabul eder ve hareketin, bizim duyularımızın bir yanılsaması 



 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
Felsefenin Başlangıç İlkeleri          Georges POLITZER 
 

Halk Kitaplığı                                              sayfa: 0138 
 
 
 
 
  
 
 
 
 
 
 

 

olduğuna inanır. Eğer görünürde olan hareketi çıkarırsak, doğa 
kımıldamaz. 

      Bu teori, Elealılar denilen bir Yunan felsefe okulu 
tarafından savunuldu. Bu dargörüşlü anlayış, gerçekle 
öylesine çelişik bir anlayıştır ki, zamanımızda artık 
tutulmamaktadır. 

      Doğayı donmuş şeyler kümesi olarak düşünüşün ikinci 
tarzı, çok daha ustacadır. Doğanın hareketsiz olduğu 
söylenmez, pekala kımıldadığı, ama bu hareketin mekanik bir 
yer değiştirme olduğu iddia edilir. Burada, birinci düşünüş tarzı 
ortadan kalkar; artık hareket yadsınmaz ve bu, metafizik bir 
anlayış değilmiş gibi görünür. Bu anlayışa "mekanikçi" anlayış 
(ya da "mekanikçilik" ) denir. 

      Bu anlayış, pek sık işlenen ve 17. ve 18. yüzyıl 
materyalistlerinde rasladığımız bir yanlıştır. Gördük ki, bunlar 
doğayı, hareketsiz saymıyorlar, hareket halinde sayıyorlar, ne 
var ki, onlara göre, bu hareket bayağı bir mekanik değişme, 
yer değiştirmedir. 

      Onlar, güneş sistemini tamamen kabul ederler (yer 
yuvarlağı, güneşin çevresinde döner), ama bu hareketin salt 
mekanik bir hareket, yani bir yer değiştirme olduğunu 
düşünürler ve bu hareketi yalnızca bu yönüyle, bu 
görünümüyle dikkate alırlar. 

      Ama şeyler böylesine yalın değildir. Yer yuvarlağının 
dönmesi, elbette ki mekanik bir harekettir, ama yer yuvarlağı 
bir yandan dönerken, bir yandan da bazı etkilere uğrar, 
örneğin soğur. Öyleyse yalnız bir yer değiştirme yoktur, 
meydana gelen başka değişiklikler de vardır. 

      Demek ki, "mekanikçi" denilen bu anlayışın temel özelliğini 
belirleyen şey, yalnız mekanik hareketin dikkate alınmasıdır. 



 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
Felsefenin Başlangıç İlkeleri          Georges POLITZER 
 

Halk Kitaplığı                                              sayfa: 0139 
 
 
 
 
  
 
 
 
 
 
 

 

      Dünya durmaksızın dönüyorsa da ona hiçbir şey olmaz; 
dünya yer değiştirir, yuvarlağın kendisi değişmez; kendi 
kendisiyle özdeş kalır. Bizden önce olduğu gibi, bizden sonra 
da dönmeye devam eder, daima ve daima döner. Böylece her 
şey, sanki hiçbir şey olmamış gibi sürer gider. Öyleyse 
görüyoruz ki, hareketi kabul etmek, ama onu salt bir mekanik 
hareket olarak kabul etmek, metafizik bir anlayıştır, çünkü bu 
hareketin tarihi [yani başı ve sonu -ç.] yoktur. 

      Parçaları kusursuz olan ve aşınmaz bir malzemeden 
yapılmış bir saat, hiçbir değişime uğramadan sonsuza kadar 
işleyecektir ve böyle bir saatin bir tarihi olmayacaktır. Böyle bir 
dünya anlayışına Descartes'ta sık sık raslanır. O, bütün fizik ve 
fizyoloji yasalarını mekaniğe indirgemeye çalışır. Kimyaya 
ilişkin hiçbir fikri yoktur (kan dolaşımı açıklamasına bakınız), 
ve onun, şeylere ilişkin mekanikçi anlayışı, 18. yüzyıl 
materyalistlerinin de anlayışı olacaktır. 

      (Salt olarak daha az mekanikçi olan ve diyalektik anlayışı 
sezinleyen Diderot'yu bunlardan ayrı tutacağız.) 

      18. yüzyıl materyalistlerinin temel özelliklerini belirleyen 
şey, onların, doğayı, bir saat mekanizması gibi kabul 
etmeleridir. 

      Eğer gerçekten böyle olsaydı, şeyler, hiç iz bırakmadan 
aynı noktaya dönüp gelirlerdi ve doğa, kendi kendine özdeş 
kalırdı. Bu da metafizik yöntemin birinci özelliğidir.  

 

IV. METAFİZİK TOPLUM ANLAYIŞI 

      Metafizik anlayış, toplumda, hiçbir şeyin değişmemesini 
ister. Ama, bu istek, genellikle, böyle sunulmuyor. Örneğin, 
üretimde hammaddelerden mamul nesneler üretilmesinde 



 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
Felsefenin Başlangıç İlkeleri          Georges POLITZER 
 

Halk Kitaplığı                                              sayfa: 0140 
 
 
 
 
  
 
 
 
 
 
 

 

olduğu gibi, siyasette hükümetlerin birbirini izlemesinde olduğu 
gibi, değişiklikler olduğu kabul edilir. İnsanlar, bütün bunları 
bilirler. Ama kapitalist rejimi, kesin, sonsuz sayarlar ve hatta 
bazan bir makine ile karşılaştırırlar. 

      İşte böyle zaman zaman ekonomi makinesinin 
bozulmasından sözedilir, ama makineyi kaybetmemek için, 
onun onarılması istenir. Bu ekonomi makinesinin, otomatik bir 
aygıt gibi, bazılarına kar payları, bazılarına da yoksulluk 
dağıtmayı sürdürebilmesi istenir. 

      Gene, burjuva parlamenter rejimi olan siyaset 
makinesinden sözedilir, ve bazan solda, bazan sağda olsa da, 
ondan yalnızca bir şey, kapitalizmin ayrıcalıklarını korumak 
için işlemesi istenir. 

      İşte toplumu bu biçimde düşünmek de, mekanikçi, 
metafizik bir anlayıştır. 

      Bağrında bütün bu çarkların işlediği ve böylece işleyişini 
sürdürdüğü bu toplum olanaklı olsaydı, hiçbir iz 
bırakmayacaktı; sonuç olarak, o halde, tarih içinde geçmişi ve 
geleceği olmayacaktı. 

      Gene bütün evren için, özellikle toplum için geçerli olan, 
çok önemli bir mekanikçi anlayış vardır ki, bu tarih daima 
yinelenir formülü ile, düzenli bir gidiş ve aynı olaylara devirli 
biçimde dönüp gelme fikrini yaymaktan ibarettir. 

      Bu anlayışların çok yaygın olduğunu belirtmek gerekir. 
Toplum içinde bulunan ve varlığı saptanan hareket ve 
değişme, gerçekten yadsınmaz, ama hareketin kendisi, yalın 
bir mekanizmaya çevrilerek, tahrif edilir.  

 



 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
Felsefenin Başlangıç İlkeleri          Georges POLITZER 
 

Halk Kitaplığı                                              sayfa: 0141 
 
 
 
 
  
 
 
 
 
 
 

 

 

V. METAFİZİK DÜŞÜNCE ANLAYIŞI 

      Çevremizde, alışılan düşünce anlayışı nedir? 

      Biz sanırız ki, insan düşüncesinin başı sonu yoktur ve 
olmamıştır. Şeyler değişse bile, bizim uslamlama biçimimizin, 
yüz yıl önce yaşayan insanın uslamlama biçimi ile özdeş 
olduğuna inanırız. Duygularımızın eski Yunanlıların duyguları 
ile aynı olduğunu, iyiliğin ve aşkın her zaman varolduğunu 
düşünürüz. Böylece "sonsuz aşk"tan sözederiz. İnsan 
duygularının değişmediği inancı, çok yaygındır. 

      Bu yüzden, örneğin bireysel ve bencil zenginleşmeye 
dayanmayan başka bir toplumun varolamayacağı söylenir ve 
yazılır. Gene "insanların istekleri, her zaman aynıdır" sözünün 
sık sık duyulması da bunun içindir. 

      Çoğu kez böyle düşünürüz. Birçokları daha sık böyle 
düşünür. Metafizik anlayışın, diğer bütün şeylerde olduğu gibi, 
düşüncenin hareketi içine işlemesine de karışmayız. Çünkü 
bizim eğitimimizin temelinde bu yöntem, "bu düşünce biçimi, 
bize ilk bakışta son derece usayatkın görünüyorsa bunun 
nedeni bu düşünce biçiminin sağduyu denilen şeyin düşünce 
biçimi olmasıdır"[49]. 

      Bundan çıkan sonuca göre, bu metafizik görüş ve düşünüş 
biçimi, yalnızca bir dünya anlayışı değil, aynı zamanda, 
düşünmek için tutulan bir yol, bir yöntemdir. 

      Oysa, her ne kadar metafizik düşünüşleri reddetmek, göreli 
olarak kolaysa da, buna karşılık, metafizik düşünüş 
yönteminden kaçınmak çok daha güçtür. Bu konuya bir açıklık 
getirmeliyiz: Evreni görüş biçimimize bir anlayış, açıklamaları 
arayış biçimimize bir yöntem diyoruz. 



 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
Felsefenin Başlangıç İlkeleri          Georges POLITZER 
 

Halk Kitaplığı                                              sayfa: 0142 
 
 
 
 
  
 
 
 
 
 
 

 

      Örnekler: 

      a) Toplumda gördüğümüz değişiklikler, yalnızca dış 
görünüşlerdir, daha önce de varolanı yinelerler. İşte bir 
"anlayış".  

      b) Toplum tarihinde daha önceden yeralmış bir şey, 
"güneşin altında yeni hiçbir şey yoktur" sonucunu çıkarmak 
için araştırılırsa, işte bu, bir "yöntem"dir. 

      Ve biz saptıyoruz ki, yöntemi, anlayış esinler ve belirler. 
Çok açıktır ki, anlayış tarafından bir kez esinlenen yöntem bu 
kez anlayışı yöneterek, ona yol göstererek, onun üzerinde 
etkili olur. 

      Metafizik anlayışın ne olduğunu gördük; şimdi de onun 
araştırma yöntemini göreceğiz. Buna mantık denir. 

 

VI. MANTIK NEDİR? 

      "Mantık"ın iyi düşünme sanatı olduğu söylenir. Gerçeğe 
uygun bir biçimde düşünmek demek, mantığın kurallarına göre 
düşünmektir. 

      Bu kurallar nelerdir? Başlıca şu üç büyük kural vardır: 

      1. Özdeşlik ilkesi: Daha önce de gördüğümüz gibi, bu, bir 
şeyin kendi kendisine özdeş olduğunu, değişmediğini kabul 
eden kuraldır (at, attır). 

      2. Çelişmezlik ilkesi: Bir şey, aynı zamanda, hem kendisi, 
hem de karşıtı olamaz. Seçmek gerekir (yaşam, hem yaşam 
ve hem de ölüm olamaz). 



 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
Felsefenin Başlangıç İlkeleri          Georges POLITZER 
 

Halk Kitaplığı                                              sayfa: 0143 
 
 
 
 
  
 
 
 
 
 
 

 

      3. Üçüncünün olanaksızlığı ilkesi - ya da üçüncü durumun 
olanaksızlığı: Bu demektir ki, çelişik iki olabilirlik arasında, bir 
üçüncünün yeri yoktur. Yaşam ile ölüm arasında seçim 
yapmak gerekir. Üçüncü bir olanak yoktur. 

      Şu halde, mantıklı olmak iyi düşünmek demektir, iyi 
düşünmek ise bu üç kuralı uygulamayı unutmamak demektir. 

      Daha önce incelediğimiz ve metafizik anlayıştan gelen 
ilkelerden, bunu biliyoruz. 

      O halde, mantık ile metafizik sıkı sıkıya birbirine bağlıdır; 
mantık, her şeyi çok belirli bir biçimde sınıflandırma yolunu 
tutan, bu bakımdan bizi, şeyleri kendi kendileriyle özdeş 
görmeye zorlayan, ve sonra bizi, seçmek, evet ya da hayır 
demek zorunda bırakan ve sonuç olarak, iki durum arasında, 
örneğin yaşam ile ölüm arasında, üçüncü bir olanağı kabul 
etmeyen bir düşünüş yöntemi, bir alettir. 

      "Bütün insanlar ölümlüdür; bu arkadaş da bir insandır; 
öyleyse o da ölümlüdür" dendiği zaman, bu, tasım (kıyas, 
syllogisme) denilen şeydir (bu, mantıklı düşünüşün tipik 
biçimidir). Biz, böyle düşünmüş olmakla, arkadaşın yerini 
belirlemiş olduk, bir sınıflandırma yaptık. 

      Bir insanla ya da bir şeyle karşılaştığımız zaman, "Onu 
nasıl sınıflandırmak (nereye koymak) gerekir?" diye kendi 
kendimize sormak, bizim zihinsel eğilimimizdir. Aklımıza, bu 
sorundan başka bir şey gelmez. Biz, şeyleri, çeşitli boyutlarda, 
çemberler ya da kutular gibi düşünürüz, ve aklımız, bu 
çemberleri ya da kutuları, belli bir sıraya göre birbiri içine 
sokmaya çalışır. 

      Yukarıdaki örneğimizde, ilkin bütün ölümlüleri içine alan bir 
çember, sonra bütün insanları içine alan daha küçük bir 



 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
Felsefenin Başlangıç İlkeleri          Georges POLITZER 
 

Halk Kitaplığı                                              sayfa: 0144 
 
 
 
 
  
 
 
 
 
 
 

 

çember; ve daha sonra da yalnız bu arkadaşı içine alan bir 
çember gösteriyoruz. 

      Eğer bu çemberleri sınıflandırmak istersek, belli bir 
"mantık"a göre, bu çemberleri birbiri içine sokacağız. 

      Demek ki, metafizik anlayış, mantık ve tasımla yapılmıştır. 
Bir tasım üç önermelik bir gruptur; ilk iki önermeye, önceden 
gönderilmiş anlamında öncüller denir; üçüncü önerme vargıdır. 
Başka bir örnek: "Sovyetler Birliği'nde; son anayasadan önce 
proletarya diktatörlüğü vardı. Diktatörlük, diktatörlüktür. 
SSCB'de de diktatörlüktür. Öyleyse SSCB ile, diktatörlüğün 
ülkeleri İtalya ve Almanya arasında hiçbir fark yoktur". 

      Burada, diktatörlüğün kimin için ve kimin üzerinde 
işlediğine bakılmıyor, aynı biçimde, burjuva demokrasisi 
övüldüğünde de, bu demokrasinin kimin çıkarına işlediği 
söylenmiyor.  

      Böylece, şeyleri ve toplumsal dünyayı, ayrı ayrı 
çemberlerle bölünmüş ve bu çemberleri birbiri içine girmiş gibi 
düşünmeye, sorunları bu biçimde koymaya varılır. 

      Kuşkusuz bunlar, teorik sorunlardır, ama pratikte de bir 
davranış biçimine götürürler. Bunun gibi, örneğin, mutsuz 1919 
Almanyası örneğini söyleyebiliriz. Almanya'da sosyal-
demokrasi, davranışı ile kapitalizmin varlığını sürdürüp 
gitmesine izin vereceğini ve naziliğe de vesile olacağını 
göremeden, demokrasiyi korumak için, proletarya 
diktatörlüğünü öldürdü. 

      Hayvanların da, bitkilerin de bir evrimi olduğu bilininceye 
kadar, zooloji ve biyoloji de şeyleri ayrı ayrı görür ve incelerdi. 
eskiden, bütün varlıklar, şeyler, nasıl ise, her zaman öyle 
oldukları düşünülerek sınıflandırılıyordu. 



 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
Felsefenin Başlangıç İlkeleri          Georges POLITZER 
 

Halk Kitaplığı                                              sayfa: 0145 
 
 
 
 
  
 
 
 
 
 
 

 

      "Ve gerçekten, geçen yüzyılın sonuna dek, doğabilim, her 
şeyden çok olguları toplayan bir bilim, bir tamamlanmış şeyler 
bilimi oldu."[50] 

      Ama bu konuyu tamamlamamız için şunu da görmemiz 
gerekir: 

 

VII. "METAFİZİK" SÖZCÜĞÜNÜN AÇIKLAMASI 

      Felsefede metafizik denilen önemli bir bölüm vardır. Ama 
metafizik, ancak, tanrı ve ruhla uğraştığı için, burjuva 
felsefesinde böyle bir önem taşır. Onda her şey sonsuzdur. 
Tanrı, sonsuzdur, değişmez, kendi kendisiyle özdeş kalır; ruh 
da öyle. İyi de, kötü de vb. hep aynıdır, bütün bunlar, açıkça 
belirlenmiş, kesin ve sonsuzdur. Demek ki, felsefenin metafizik 
denilen bu bölümünde, şeyler, donmuş bir topluluk olarak 
görülürler ve her şeyi karşı karşıya koyma yoluyla, ruh 
maddeye karşı, iyi kötüye karşı vb. konarak, yani karşıtlar 
arasındaki birbirine karşı olma durumuyla uslamlama 
yürütülür.  

      Bu uslamlama, bu düşünüş biçimine, bu anlayışa, 
"metafizik" denir. Çünkü bu anlayış, tanrı gibi, iyilik, ruh, 
kötülük vb. gibi fizik dışında bulunan şeyleri ve fikirleri işler. 
Metafizik, Yunanca "ötesinde" demek olan meta ve dünya 
olaylarının bilimi demek olan fizik sözlerinden gelir. Demek ki 
metafizik, dünyanın ötesinde yeralan şeylerle uğraşır. 

      Ayrıca, bu anlayış, tarihsel bir raslantı sonucu da, 
"metafizik" diye adlandırılır. Mantığı ilk inceleyen (ki hala 
kullanılmaktadır) Aristoteles, çok şeyler yazdı. Ölümünden 
sonra, öğretilileri, onun yazılarını sınıflandırdılar; bir katalog 
yaptılar ve sonra, Fizik diye başlık atılmış bir yazı ile ruh 
sorunlarını işleyen başlıksız bir yazısını buldular. Ve o yazıyı, 



 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
Felsefenin Başlangıç İlkeleri          Georges POLITZER 
 

Halk Kitaplığı                                              sayfa: 0146 
 
 
 
 
  
 
 
 
 
 
 

 

fizikten sonra anlamına gelen Yunanca Metafizik sözü ile 
sınıflandırdılar. 

      Sonuç olarak, incelediğimiz üç terim arasında bulunan bağ 
üzerinde önemle duralım: 

      Metafizik, mekanikçilik, mantık. Bu üç bilgi kolu, her zaman 
birlikte görünürler ve hep birbirlerini gerektirirler. Bir sistem 
oluştururlar ki, biri olmadan öteki anlaşılamaz.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
Felsefenin Başlangıç İlkeleri          Georges POLITZER 
 

Halk Kitaplığı                                              sayfa: 0147 
 
 
 
 
  
 
 
 
 
 
 

 

 

YOKLAMA SORULARI 

      1. Örnekler vererek, bizim, şeyleri hareketsiz olarak 
düşünmeye alışık olduğumuzu gösteriniz. 

      2. Metafizik dünya anlayışı üzerine örnekler veriniz. 

      3. Mekanikçilik nedir ve niçin metafiziktir? 

      4. Mantık nedir? 

      5. Metafizik anlayış ve yöntemin özellikleri nelerdir? 

 

      YAZILI ÖDEV 

      Hem metafizikçi, hem devrimci olunabilir mi? 

 

Dipnotlar 

[47] F. Engels, Ludwig Feuerbach ve Klasik Alman Felsefesinin 
Sonu, s. 43. 

[48] Friedrich Engels, Anti-Dühring, s.65. 

[49] Friedrich Engels, Anti-Dühring, s. 65. 

[50] F. Engels, Ludwig Feuerbach ve Klasik Alman Felsefesinin 
Sonu, s. 44.  

 



 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
Felsefenin Başlangıç İlkeleri          Georges POLITZER 
 

Halk Kitaplığı                                              sayfa: 0148 
 
 
 
 
  
 
 
 
 
 
 

 

 

 

DÖRDÜNCÜ KISIM 

DİYALEKTİĞİN İNCELENMESİ 

 

 

 

BİRİNCİ BÖLÜM 

DİYALEKTİĞİN İNCELENMESİNE GİRİŞ 

 

 

I .     Hazırlayıcı uyarılar. 

II .    Diyalektik yöntem nereden doğmuştur? 

III .   Diyalektik, uzun zaman, niçin metafizik anlayışın baskısı 
altında kaldı? 

IV .    18. yüzyıl materyalizmi niçin metafizikti? 

V .    Diyalektik materyalizm nasıl doğdu: Hegel ve Marx. 

 



 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
Felsefenin Başlangıç İlkeleri          Georges POLITZER 
 

Halk Kitaplığı                                              sayfa: 0149 
 
 
 
 
  
 
 
 
 
 
 

 

 

I. HAZIRLAYICI UYARILAR 

      Diyalektikten, bazan, gizemli bir şey gibi sözedilir ve o, 
karmaşık herhangi bir şey gibi gösterilir. Diyalektik iyi 
bilinmediği için, ondan gelişigüzel sözedildiği de olur. Bütün 
bunlar, cansıkıcıdır ve sakınılması gereken yanlışlara neden 
olurlar. 
 

      Sözcüğün kaynak anlamına bakıldığında, "diyalektik" 
terimi, yalnızca tartışma sanatı demektir, ve uzun uzun tartışan 
insan için kullanıldığında da bu anlam anlaşılır; ve gene sözün 
anlamı genişletilerek, iyi konuşan bir insan için de diyalektikçi 
(diyalektisyen) denir. 

      Biz, diyalektiği, bu anlamda incelemeyeceğiz. Diyalektik 
sözü, felsefi bakış açısından başka bir anlam kazanmıştır. 
Felsefi anlamda diyalektik, sanılanın tersine, herkesin 
erişebileceği, apaçık ve gizemsiz bir şeydir. 

      Ama, diyalektik herkesçe anlaşılabilirse de, gene de bazı 
güçlükleri vardır; işte bu güçlüklerin nedenini bilmemiz gerekir. 

      El işlerinden bazıları basit, bazıları pek karmaşıktır. 
Örneğin, ambalaj sandıkları yapmak, basit bir iştir. Tersine, bir 
telsiz aygıtını monte etmek, parmaklarda çok daha ustalık, 
duyarlık ve kıvraklık isteyen bir iştir. 

      Ellerimiz ve parmaklarımız, bizim için iş aletleridir. Ama 
düşünce de bir iş aletidir. Nasıl parmaklarımız her zaman irice, 
titizlik isteyen bir iş yapmıyorlarsa, beynimiz için de durum 
aynıdır. 



 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
Felsefenin Başlangıç İlkeleri          Georges POLITZER 
 

Halk Kitaplığı                                              sayfa: 0150 
 
 
 
 
  
 
 
 
 
 
 

 

      İnsan emeğinin tarihinde, insan, başlangıcında ancak kaba 
işleri yapmayı biliyordu. Bilimlerdeki ilerleme, daha belirli, daha 
kesin işlerin yapılabilmesine yolaçtı. 

      Düşünce tarihi için de tam aynı şey olmuştur. Metafizik, 
parmaklarımız gibi, ancak kaba hareketleri yapabilme 
yeteneğinde bir düşünce yöntemidir (örneğin metafiziğin 
sandıklarını çivilemek ya da çekmecelerini çekmek gibi). 

      Diyalektik, bu yöntemden ayrılır, çünkü çok daha büyük bir 
açıklık, incelik sağlar. Ve diyalektik, büyük bir açıklığa, inceliğe 
sahip bir düşünce yönteminden başka bir şey değildir. 

      Düşüncenin evrimi de, tıpkı, el işinin evrimi gibi olmuştur. Bunun 
öyküsü de aynıdır, bu evrimde de hiçbir sır yoktur, her şey apaçıktır. 

      Güçlükler şuradan gelmektedir: 26 yaşına kadar sandık 
çiviliyoruz ve sonra, birdenbire, bizi, monte etmek üzere telsiz 
aygıtının önüne koyuyorlar. Elbette çok güçlük çekeceğiz. 
Elbette ki, ellerimiz hantal, parmaklarımız beceriksiz olacaktır. 
Ancak zamanla yavaş yavaş kıvraklaşabilecek ve bu işi 
gerçekleştirebileceğiz. Başlangıçta bize çok güç görünen; 
sonra çok basit gelecektir. 

      Diyalektik için de aynı şey. Eski metafizik düşünce 
yönteminin ağırlığıyla kafamız karmakarışık iken, diyalektik 
yöntemin kıvraklığını, inceliğini kavramamız gerekiyor. Ama 
göreceğiz ki, bunda da gene hiçbir sır, hiçbir karışıklık yoktur. 

 

II. DİYALEKTİK YÖNTEM NEREDEN DOĞMUŞTUR? 

      Biz biliyoruz ki, metafizik, dünyayı donmuş şeyler kümesi 
olarak kabul eder, oysa doğaya baktığımızda, tersine, her 
şeyin kımıldadığını, her şeyin değiştiğini görürüz. Düşünce için 



 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
Felsefenin Başlangıç İlkeleri          Georges POLITZER 
 

Halk Kitaplığı                                              sayfa: 0151 
 
 
 
 
  
 
 
 
 
 
 

 

de aynı şeyi saptarız. O halde, bu saptamadan, metafizik ile 
gerçek arasında bir uyumsuzluk bulunduğu sonucu çıkar. 
Bunun için, yalın bir biçimde tanımlamak ve öz bir fikir vermek 
için denilebilir ki: "metafizik" diyen "hareketsizlik" demektedir, 
"diyalektik" diyen de "hareket" demektedir. 

      Bizi kuşatan her şeyde bulunan hareket ve değişme, 
diyalektiğin temelinde yatan şeylerdir. 

      "Doğayı, insan tarihini ya da kendi öz kafa etkinliğimizi 
düşüncenin incelemesi altına koyduğumuz zaman, bize ilk 
görünen şey, hiçbir şeyin olduğu gibi, olduğu yerde, olduğu 
biçimde kalmadığı, ama her şeyin hareket ettiği, değiştiği, 
olduğu ve yokolduğu sonsuz ve karşılıklı ilişkiler ve etkiler 
yumağı tablosudur."[51] 

      Engels'in bu çok açık metninden sonra, diyalektik bakış 
açısınan, her şeyin değiştiğini, hiçbir şeyin olduğu yerde 
kalmadığını, hiçbir şeyin nasıl ise öyle devam etmediğini ve bu 
bakımdan bu görüşün gerçekle tam bir uyum içinde bulunduğunu 
görüyoruz. Hiçbir şey, bulunduğu yerde durmaz, bize hareketsiz 
görünse bile kımıldar; yerin, güneşin çevresindeki hareketiyle 
birlikte kımıldar, yerin kendi ekseni üzerindeki hareketiyle birlikte 
kımıldar. Metafizikte özdeşlik ilkesi, bir şeyin kendi kendisi olarak 
kalmasını ister. Oysa biz, tersine, hiçbir şeyin olduğu gibi 
kalmadığını görüyoruz. 

      Hep aynı kalıyormuşuz gibi bir izlenimimiz vardır bizim, 
bununla birlikte, Engels bize "aynılar, farklıdırlar" diyor. Siz, 
özdeş olduğumuzu düşünüyoruz, ama daha bunu düşünürken 
biz değiştik bile. Çocuktuk, adam olduk ve bu adam, fiziksel 
olarak, hiçbir zaman aynı kalmaz; günbegün yaşlanır. 

      Demek ki, Elealıların savundukları gibi, hareket aldatıcı 
görünüş değildir; mademki, gerçekte, her şey kımıldar ve 
değişir, aldatıcı görünüş hareketsizliktir. 



 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
Felsefenin Başlangıç İlkeleri          Georges POLITZER 
 

Halk Kitaplığı                                              sayfa: 0152 
 
 
 
 
  
 
 
 
 
 
 

 

      Tarih de bize, şeylerin oldukları gibi durmadıklarını 
tanıtlıyor. Toplum hiçbir zaman hareketsiz değildir. İlkçağda, 
ilkin köleci toplum varoldu, ondan sonra feodal toplum geldi, 
onu da kapitalist toplum izledi. Bu toplumların incelenmesi, 
bize, yeni bir toplumun doğmasına yolaçan öğelerin, bu 
toplumların bağrında sürekli olarak ve yavaş yavaş, gözle 
görülmeksizin geliştiklerini gösteriyor. Bunun gibi, kapitalist 
toplum da, her gün değişmektedir ve SSCB'de artık 
varolmaktan çıkmıştır. Çünkü hiçbir toplum hareketsiz kalmaz, 
Sovyetler Birliği'nde kurulan sosyalist toplum da, bir gün, 
ortadan kalkmak durumundadır. Daha şimdiden gözle 
görülebilecek biçimde değişmektedir. Onun için, metafizikçiler, 
orada ne olup bittiğini anlamıyorlar. Hala kapitalist baskının 
etkisi altındaki insanların duyguları ile tümüyle dönüşmüş bir 
toplumu yargılamaya devam ediyorlar. 

      Bizim duygularımız da değişir, ki biz bunu pek az hesaba 
katıyoruz. Bir sempatiden başka bir şey olmayan şeyin bir 
aşka dönüştüğünü, sonra da bazan bir kin haline geldiğini 
görürüz.  

      Her yerde, doğada, tarihte, düşüncede gördüğümüz şey, 
değişme ve harekettir. İşte diyalektik, bu saptama ile başlar. 

      Yunanlılar, her yanda değişmeyle ve hareketle 
karşılaşılması olgusundan etkilendiler. Daha önce gördük ki, 
"diyalektiğin babası" denilen Heraklitos, bize, ilk olarak, 
diyalektik bir dünya anlayışı getirmiştir, yani dünyayı hareket 
halinde ve donmamış olarak tanımlamıştır. Heraklitos'un görüş 
tarzı, bir yöntem haline gelebilir. 

      Ama bu diyalektik yöntem, ancak çok zaman sonra kabul 
edilebilmiştir. Diyalektiğin, niçin bu kadar uzun zaman 
metafizik yöntemin baskısı altında kaldığını görmemiz gerekir. 

 



 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
Felsefenin Başlangıç İlkeleri          Georges POLITZER 
 

Halk Kitaplığı                                              sayfa: 0153 
 
 
 
 
  
 
 
 
 
 
 

 

III. DİYALEKTİK, UZUN ZAMAN, NİÇİN METAFİZİK 
YÖNTEMİN BASKISI ALTINDA KALDI? 

      Diyalektik anlayışın, tarihte, çok erkenden doğmuş 
olduğunu, ama insanların bilgilerinin yetersizliğinin, metafizik 
yöntemin gelişmesine ve diyalektiğin önüne geçmesine olanak 
sağladığını görmüştük. 

      Burada, insanların büyük bilgisizliğinden doğan idealizm ile 
diyalektiğin yeterince tanınmamasından doğan metafizik 
anlayış arasında, bir paralellik kurabiliriz. 

      Bu, niçin ve nasıl olanaklı olabilirdi? 

      İnsanlar, doğayı incelemeye tam bir bilgisizlik içinde 
başladılar. Saptadıkları olayları incelemek için, onları 
sınıflandırmaya başlıyorlar. Ama sınıflandırma tarzı, bir 
düşünüş alışkanlığı yaratıyor. Kategoriler yaparak ve bunları 
birbirlerinden ayırarak, aklımız, böyle ayırmalar yapmaya 
alışıyor ve biz, burada, metafizik yöntemin ilk özelliğini 
buluyoruz. Şu halde, metafizik, bilimlerin gelişmesinde 
yetersizlikten çıkıyor. Daha 150 yıl önce, bilimler birbirlerinden 
ayrılarak inceleniyordu. Örneğin, kimya, fizik, biyoloji, kendi 
başlarına, ayrı ayrı inceleniyordu ve aralarında hiçbir ilişki 
görülmüyordu. Bu yöntem, bilimlerin kendi içinde de 
uygulanıyordu. Fizik, sesi, ısıyı, manyetiği, elektriği inceliyordu 
ve bu çeşitli olaylar arasında hiçbir ilişki olmadığı 
düşünülüyordu; her biri, ayrı bölümlerde inceleniyordu. 

      İşte burada da metafiziğin, şeyler arasındaki ilişkilerin 
tanınmamasını, aralarında ortak bir şey bulunmamasını kabul 
eden ikinci temel özelliğini çok iyi görüyoruz. 

      Aynı şekilde, şeyleri durgunluk halinde kavramak, hareket 
halinde kavramaktan çok daha kolaydır. Örnek olarak 
fotoğrafçılığı alalım: Görürüz ki, ilkin, şeyler kendi hareket-



 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
Felsefenin Başlangıç İlkeleri          Georges POLITZER 
 

Halk Kitaplığı                                              sayfa: 0154 
 
 
 
 
  
 
 
 
 
 
 

 

sizlikleri içinde (bu fotoğraftır), sonra, ancak zamanla, 
hareketleri içinde (bu da, sinemadır) saptanmaya çalışılır. 
Pekala! Fotoğraf ve sinemanın imgesi, bilimlerin ve insan 
zihninin gelişmesinin bir imgesidir. Şeyleri, hareket içinde 
incelemeden önce, durgun halleriyle inceliyoruz. 

      Peki niçin? Çünkü, bilinmiyordu. Öğrenmek için de en 
kolay bakış açısı seçildi; çünkü hareketsiz şeyler, kavranması 
ve incelenmesi daha kolay şeylerdir. Kuşkusuz, şeyleri 
durgunluk halinde inceleme, diyalektik düşüncenin zorunlu bir 
anıdır - ama yalnız bir an, eksik, parçalı ve oluş halindeki 
şeylerin incelenmesiyle bütünleşmesi gereken bir andır. 

      Bu anlayışı, örneğin, biyolojide, zoolojinin ve botaniğin 
incelenmesinde görüyoruz. Çünkü bunlar iyi bilinmiyorlardı; 
önceleri, hayvanlar, soy ve tür biçiminde sınıflandırıldı ve 
aralarında ortak hiçbir şey bulunmadığı ve bu durumun her 
zaman böyle olmuş olduğu düşünülüyordu (metafiziğin üçüncü 
temel özelliği). "Saptanımcılık" (fixisme) denilen (ve 
"evrimcilik"in tersine, örneğin, hayvan türlerinin bugün ne iseler 
her zaman öyle olduklarını ve hiçbir evrim göstermediklerini 
iddia eden) teori buradan gelir; demek ki bu, metafizik bir 
teoridir ve insanların bilgisizliğinden ileri gelmektedir.  

 

IV. 18. YÜZYIL MATERYALİZMİ NİÇİN METAFİZİKTİ? 

      Mekanikçiliğin 18. yüzyıl materyalizminde çok büyük bir rol 
oynadığını ve bu materyalizme çok kez "mekanikçi 
materyalizm" dendiğini biliyoruz. Neden böyle oldu? Çünkü 
materyalist anlayış, bütün bilimlerin gelişmesine bağlıdır ve 
bilimler arasında ilk gelişmiş olan da mekanik bilimidir. Günlük 
dilde mekanik makinelerin incelenmesi, bilimsel dilde ise yer 
değiştirme olarak hareketin incelenmesidir. Mekanik ilk gelişen 
bilim olmuşsa, bu mekanik hareketin, en basit hareket 



 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
Felsefenin Başlangıç İlkeleri          Georges POLITZER 
 

Halk Kitaplığı                                              sayfa: 0155 
 
 
 
 
  
 
 
 
 
 
 

 

olmasındandır. Ağaç üzerinde, rüzgarda sallanan bir elmanın 
hareketini incelemek, olgunlaşmakta olan bir elmanın içinde 
oluşan değişmeyi incelemekten çok daha kolaydır. Rüzgarın 
elma üzerinde etkisi, elmanın olgunlaşmasından çok daha 
kolaylıkla incelenebilir. Ama bu inceleme "kısmidir" ve böyle bir 
inceleme metafiziğe kapı açar. 

      Eski Yunanlılar, her ne kadar her şeyin hareket olduğunu 
gözledilerse de, bu gözlemlerinden yararlanamadılar, çünkü 
bilgileri yetersizdi. O halde şeyler ve olaylar gözleniyor, 
sınıflandırılıyor, yer değiştirmenin incelenmesi ile yetiniliyor, 
bundan da mekanik ortaya çıkıyor ve bilim alanlarındaki 
bilgilerin yetersizliği, metafizik anlayışı doğuruyor. 

      Materyalizmin, her zaman bilimler üzerinde kurulu 
olduğunu biliyoruz. Bu çağda, bütün bilimler arasında en çok 
gelişmiş olan bilim, mekanikti. 

      "Bunun için, diyecektir Engels, 18. yüzyıl materyalizminin 
metafizik, mekanikçi bir materyalizm olması kaçınılmazdı, 
çünkü bilimler de öyleydi." 

      Şu halde diyeceğiz ki, bu metafizik, mekanikçi 
materyalizm, materyalistti, çünkü felsefenin temel sorusunu, 
birinci etken maddedir diye yanıtlıyordu; ama aynı zamanda 
metafizikti; çünkü evreni, donmuş, kalıplaşmış ve mekanik 
şeyler kümesi sayıyordu, çünkü her şeyi mekanik aralığından 
görüyor ve inceliyordu.  

      Bir gün gelecek, araştırmaların birikimiyle, bilimlerin de 
hareketsiz olmadıkları saptanacak. Kimyayı, fizikten ya da 
biyolojiden ayırdıktan sonra; tek başlarına birini ya da ötekini 
incelemenin olanaksız hale geldiğinin farkına varılacaktır. 
Örneğin, biyoloji alanına giren sindirimi, kimya olmadan 
incelemek, olanaksızdır. 19. yüzyıla doğru, bilimlerin 
birbirlerine bağlı oldukları anlaşılacak ve bunu, bilimler içindeki 



 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
Felsefenin Başlangıç İlkeleri          Georges POLITZER 
 

Halk Kitaplığı                                              sayfa: 0156 
 
 
 
 
  
 
 
 
 
 
 

 

metafizik anlayışta bir geri çekilme izleyecektir, çünkü doğa 
hakkında daha derinleştirilmiş bilgilere sahip olunacaktır. O 
zamana kadar, fizik olayları ayrı ayrı incelenmişti; ama şimdi, 
bütün bu olayların aynı nitelikte olduğu kabul edilmek zorunda 
kalınıyor. Böylece, önce ayrı ayrı incelenen elektrik ve manyetik, 
bugün bir tek bilim: elektro-manyetik olarak birleştirilmiştir. 

      Ses ve ısı olayları incelenirken, aynı şekilde, her ikisinin 
de, aynı nitelikte bir olaydan çıkmış olduğunun farkına varıldı. 

      Bir çekiçle vurulurken bir ses elde edilir ve bir ısı 
oluşturulur. Isıyı oluşturan harekettir. Ve biz biliyoruz ki, ses, 
havanın titreşimleridir; titreşimler ise, onlar da harekettir. İşte 
yapısı (doğası) aynı iki olay. 

      Biyolojide, giderek daha inceden inceye, titizlikle 
sınıflandırma yaparak, öyle türler bulunmuştur ki, bunları, artık 
ne bitkisel, ne de hayvansal olarak sınıflandırma olanağı 
yoktur. Ve incelemeler her gün daha ileri götürülerek, 
hayvanların, her zaman aynı olmadıkları sonucuna varılıyor. 
Olgular, saptanımcılığı ve metafizik zihniyeti mahkum etmiştir. 

      Materyalizmin diyalektik olmasını sağlayan şimdi görmüş 
olduğumuz bu dönüşüm, 19. yüzyılda oluşmuştur. Diyalektik, 
gelişimleri sırasında, metafizik anlayıştan vazgeçen bilimlerin 
öz ereğidir. Materyalizm dönüşebildi, çünkü bilimler değişti. 
Metafizik bilimlere, metafizik materyalizm uygun düşüyordu; ve 
yeni bilimlere, yeni bir materyalizm, yani diyalektik materyalizm 
uygun düşüyor.  

 

V. DİYALEKTİK MATERYALİZM NASIL DOĞDU: 
HEGEL VE MARX 



 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
Felsefenin Başlangıç İlkeleri          Georges POLITZER 
 

Halk Kitaplığı                                              sayfa: 0157 
 
 
 
 
  
 
 
 
 
 
 

 

      Metafizik materyalizmden diyalektik materyalizme bu 
dönüşme nasıl oldu diye sorarsak, genellikle şöyle yanıtlanır: 

      1. 18. yüzyılın metafizik materyalizmi vardı. 

      2. Bilimler değişti. 

      3. Bu arada Marx ve Engels geldi; onlar metafizik 
materyalizmi ikiye böldüler, metafiziği attılar, materyalizme 
diyalektiği ekleyerek alıkoydular. 

      Şeyleri bu biçimde sunma eğilimi, şeyleri bir şema haline 
getirerek basitleştirmemizi isteyen metafizik yöntemden ileri 
gelir. Oysa biz, tersine, sürekli olarak, gerçeğin olgularının 
hiçbir zaman şemalaştırılmaması gerektiğini aklımızdan 
çıkarmamalıyız. Olgular, bize göründüklerinden ve bizim 
düşündüğümüzden daha karmaşıktırlar. Onun için metafizik 
materyalizmin diyalektik materyalizme dönüşmesi, o kadar 
basit olmadı. 

      Diyalektik, gerçekte, bilimlerde meydana gelen değişmeyi 
anlamasını bilen idealist Alman filozofu Hegel (1770-1831) 
tarafından geliştirildi. Heraklitos'un eski fikrini yeniden ele 
alarak, bilimsel ilerlemelerin de yardımıyla, evrende, her şeyin 
hareket ettiğini ve değiştiğini, hiçbir şeyin ayrı, tek başına 
olmadığını, her şeyin her şeye bağlı bulunduğunu saptadı ve 
böylece diyalektiği yarattı. Hegel'den dolayı, bugün, dünyanın 
diyalektik hareketinden sözediyoruz. Hegel'in başta sezinlediği 
şey, düşüncenin hareketidir ve Hegel, buna, doğal olarak, 
diyalektik adını vermiştir. 

      Ama Hegel idealisttir. Yani ruha birinci derecede önem 
verir, bu yüzden de, o, özel bir hareket ve değişme anlayışı 
yaratır. Ruhun değişmelerinin, maddedeki değişmelerin nedeni 
olduğunu düşünür. Hegel'e göre, evren, maddeleşmiş fikirdir 
(idée'dir) ve evrenden önce, ilkin ruh vardır ve ruh, evreni 



 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
Felsefenin Başlangıç İlkeleri          Georges POLITZER 
 

Halk Kitaplığı                                              sayfa: 0158 
 
 
 
 
  
 
 
 
 
 
 

 

bulur. Özet olarak, Hegel, ruhun ve evrenin aralıksız değişme 
halinde olduğunu saptar, ama bundan maddedeki değişmeleri, 
ruhun değişikliklerinin belirlediği sonucunu çıkarır. 

      Örnek: Mucidin bir fikri vardır, fikrini gerçekleştirir, işte bu 
maddeleşmiş fikir, maddede değişiklikler yaratır. 

      Demek ki Hegel, pekala diyalektikçidir, ama diyalektiği 
idealizme bağımlı kılar. 

      Ve işte bunun üzerine Hegel'in öğretilileri olan, ama 
materyalist öğretilileri olan ve materyalist olduklarına göre 
maddeye birinci önemi veren Marx (1818-1883) ve Engels 
(1820-1895), Hegel'in diyalektiğinin doğru ama tersine 
olumlamalar verdiğini düşünürler. Engels bu konuda şöyle 
diyecektir: Diyalektik, Hegel ile, tepesi üzerinde duruyordu, 
onu ayakları üzerine oturtmak gerekti . Marx ve Engels, 
Hegel'in tanımladığı bu düşüncenin hareketinin başlangıç 
nedenini, maddi gerçeğe geçirdiler ve Hegel'den aynı terimi 
alarak, buna, doğal olarak, diyalektik dediler. 

      Onlar, Hegel'in düşüncenin ve evrenin aralıksız değişme 
halinde olduğunu söylemekte haklı olduğunu, ama fikirlerdeki 
değişmelerin şeylerdeki değişmeleri belirlediklerini iddia 
etmekle yanıldığını düşünürler. Tersine, bize fikirleri şeyler 
verir ve fikirler, şeyler değiştikleri için değişirler. 

      Eskiden posta arabasıyla yolculuk edilirdi. Bugün trenle 
yolculuk ediyoruz; bizim trenle yolculuk etme gibi bir fikrimiz 
olduğu için değil, bu yolculuk aracı varolduğu için yapıyoruz. 
Bizim fikirlerimiz değişmiştir, çünkü şeyler değişmiştir. 

      Şu halde, "Marx ve Engels'in elinde, bir yanda 18. yüzyıl 
Fransız materyalizminden gelen materyalizm, öte yanda da 
Hegel'in diyalektiği vardı ve onlara, artık bu ikisini birbirine bağla-
maktan başka bir şey kalmıyordu" demekten kaçınmak gerekir: 



 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
Felsefenin Başlangıç İlkeleri          Georges POLITZER 
 

Halk Kitaplığı                                              sayfa: 0159 
 
 
 
 
  
 
 
 
 
 
 

 

      Bu, şeylerin daha karmaşık olduklarını unutan dargörüşlü, 
şematik bir anlayış olur; bu, metafizik bir anlayıştır. 

      Marx ve Engels, kuşkusuz, diyalektiği Hegel'den alacaklar, 
ama onu değiştireceklerdir. Materyalizm için de aynı şeyi 
yapacaklar ve bize, diyalektik materyalizmi vereceklerdir.  

 

 

 

 

 

 

Dipnotlar 

 

[51] Friedrich Engels, Anti-Dühring, s. 63-64.  

 

 

 

 

 



 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
Felsefenin Başlangıç İlkeleri          Georges POLITZER 
 

Halk Kitaplığı                                              sayfa: 0160 
 
 
 
 
  
 
 
 
 
 
 

 

 

 

 

 

 

İKİNCİ BÖLÜM 

DİYALEKTİĞİN YASALARI 

 

BİRİNCİ YASA: DİYALEKTİK DEĞİŞME 

 

I .     Diyalektik hareketten ne anlaşılır? 

II .    "Diyalektik için, kesin, mutlak, kutsal... hiçbir şey yoktur". 
(Engels) 

III .   Süreç. 

 

 

 

 



 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
Felsefenin Başlangıç İlkeleri          Georges POLITZER 
 

Halk Kitaplığı                                              sayfa: 0161 
 
 
 
 
  
 
 
 
 
 
 

 

 

I. DİYALEKTİK HAREKETTEN NE ANLAŞILIR? 

      Diyalektiğin birinci yasası, "hiçbir şey olduğu yerde kalmaz, 
hiçbir şey olduğu gibi kalmaz" gözlemiyle başlar. Kim ki, 
diyalektik der, hareket demektedir, değişme demektedir. Buna 
göre, diyalektiğin bakış açısında yeralmaktan sözedildiği 
zaman, bu, hareketin, değişmenin bakış açısında yeralmak 
demektir: Şeyleri diyalektiğe göre incelemek istediğimiz 
zaman, onları hareketleri içinde, değişmeleri içinde 
inceleyeceğiz: 

      İşte bir elma. Bu elmayı incelemek için iki yolumuz var: 
bunlardan biri metafizik bakış açısıdır, öteki ise diyalektik bakış 
açısıdır. 

      Birinci durumda, bu meyvenin biçiminin ve renginin bir 
tanımlamasını vereceğiz. Onun özelliklerini sıralayacağız, 
onun tadından vb. sözedeceğiz. Sonra elmayı bir armutla 
karşılaştırabilir, benzerliklerini ve ayrılıklarını görebiliriz ve 
sonunda bir elma, bir elmadır ve bir armut, bir armuttur 
sonucunu çıkarabiliriz. Eskiden şeyler bu biçimde 
inceleniyordu, sayısız kitaplar bunun tanıtıdır. 

      Eğer elmayı, diyalektik açıdan incelemek istersek, hareket 
açısından inceleyeceğiz; ama elmanın, yuvarlandığı ve yer 
değiştirdiği zamanki hareketi açısından değil, onun evriminin 
hareketi açısından inceleyeceğiz. O zaman göreceğiz ki, olgun 
elma, şu anda ne ise her zaman öyle olmamıştır. Önce, yeşil 
bir elma idi. Çiçek olmadan önce bir tomurcuktu; böylece elma 
ağacının ta ilkyaz dönemindeki haline kadar uzanabileceğiz. 
Demek ki elma, her zaman bir elma olmadı, elmanın bir tarihi, 
bir geçmişi vardır; ve şimdi de olduğu gibi kalmayacaktır. Eğer 
yere düşerse, çürüyecek, ayrışacaktır, çekirdekleri ortaya 
çıkacaktır, bu çekirdekler de, işler yolunda giderse, bir filiz, 



 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
Felsefenin Başlangıç İlkeleri          Georges POLITZER 
 

Halk Kitaplığı                                              sayfa: 0162 
 
 
 
 
  
 
 
 
 
 
 

 

sonra da bir ağaç vereceklerdir. Demek ki, elma, hep olduğu 
gibi değildi ve hep olduğu gibi kalmayacaktır. 

      İşte şeyleri hareket açısından incelemek denilen şey 
budur. Bu, şeylerin, geçmişi ve geleceği açısından 
incelenmesidir. Böyle incelenince, elma, artık, ne olduğu ile ne 
olacağı arasında, yani geçmiş ile gelecek arasında, ancak bir 
geçiş olarak görülür. 

      Şeylere bu biçimde bakmayı, kafalara daha iyi 
yerleştirebilmek için iki örnek daha alacağız: yeryüzü ve 
toplum. 

      Metafizik bakış açısında yeralırsak, yeryüzünün biçimini, 
bütün ayrıntıları ile betimleyeceğiz. Yüzeyde denizlerin, 
karaların, dağların bulunduğunu saptayacağız; toprağın 
yapısını inceleyeceğiz. Sonra yeryüzünü öteki gezegenlerle ya 
da ayla karşılaştırabilir ve, en sonunda şu vargıya varırız: 
Yeryüzü, yeryüzüdür. 

      Oysa, yeryüzünü diyalektik açıdan incelerken, onun her 
zaman ne ise öyle olmadığını, birtakım değişikliklere 
uğradığını ve bu yüzden, yeryüzünün gelecekte de başka yeni 
değişikliklere uğrayacağını görürüz. Şu halde, bugün 
yeryüzünün güncel durumunun, geçmiş değişmeler ile 
gelecekteki değişmeler arasında bir geçişten başka bir şey 
olmadığını kabul etmeliyiz. Bu geçiş içinde gerçekleşen, olan 
değişmeler, bir elmanın olgunlaşmasında olan, gerçekleşen 
değişmelerden çok daha büyük bir ölçüde olsalar bile, 
seçilmez, farkedilmez değişmelerdir. 

      Şimdi de, marksistleri özellikle ilgilendiren toplum örneğini 
görelim. 

      Gene iki yöntemimizi uygulayalım: Metafizik bakış 
açısından bize denecektir ki, zenginler ve yoksullar her zaman 



 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
Felsefenin Başlangıç İlkeleri          Georges POLITZER 
 

Halk Kitaplığı                                              sayfa: 0163 
 
 
 
 
  
 
 
 
 
 
 

 

oldu. Büyük bankaların, koskoca fabrikaların bulunduğu 
belirtilecek, kapitalist toplumun ayrıntılı bir betimlemesi 
verilecek, geçmiş toplumlarla (feodal ve köleci toplumlarla); 
benzerlikleri ya da ayrılıkları araştırılarak, karşılaştırılacak ve 
bize şu denecek: kapitalist toplum ne ise odur. 

      Diyalektik bakış açısından, kapitalist toplumun, her zaman 
ne ise o olmadığını öğreneceğiz. Eğer biz, geçmişte, bir 
zaman başka toplumların da yaşamış olduğunu saptarsak, 
bunu, kapitalist toplumun da, bütün öteki toplumlar gibi, 
sonuncu toplum olmadığı, kapitalist toplumun dokunulmaz bir 
temeli bulunmadığı, ama bizim için, tersine, ancak geçici bir 
gerçek olduğu, geçmişle gelecek arasında bir geçişten başka 
bir şey olmadığı sonucunu çıkarmak için yapacağız. 

      Bu birkaç örnekle, şeylere diyalektik bakış açısından 
bakmanın, her şeye, geçici olarak, geçmişte bir tarihi olan ve 
gelecekte de bir tarihi olması gereken, bir başlangıcı olan ve 
bir sonu olması gereken şeyler olarak bakmak demek 
olduğunu görüyoruz.  

 

II. DİYALEKTİK İÇİN KESİN, MUTLAK, KUTSAL 
HİÇBİR ŞEY YOKTUR 

      "Diyalektik felsefe karşısında hiçbir şey sonal, mutlak, 
kutsal değildir; bu felsefe, her şeyin geçici karakterini ve her 
şeydeki geçici karakteri ortaya çıkarır ve onun karşısında, 
kesintisiz oluş ve yokoluş sürecinden... başka hiçbir şey 
yürürlükte kalamaz."[52] 

      İşte bu, yukarda görmüş olduğumuz ve önümüzde 
inceleyeceğimiz şeyi belirten bir tanımlamadır: 



 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
Felsefenin Başlangıç İlkeleri          Georges POLITZER 
 

Halk Kitaplığı                                              sayfa: 0164 
 
 
 
 
  
 
 
 
 
 
 

 

      Diyalektik için kesin hiçbir şey yoktur. Bu demektir ki, 
diyalektiğe göre her şeyin bir geçmişi vardır ve bir geleceği 
olacaktır; demek ki, her şey, bir kez bulunduğu yerde, her 
zaman için, kesin olarak bulunmaz, ve bugünkü o, kesin ve 
son değildir. (Elma, yeryüzü, toplum örnekleri.) 

      "Diyalektiğe göre, ne dünyada, ne de dünya dışında, hiçbir 
güç yoktur" ki, şeyleri, kesin, son biçimini almış bir durumda 
saptayabilsin; şu halde, "hiçbir şey mutlak" değildir. 
(Mutlak=absolu, hiçbir koşula bağlı olmayan, dolayısıyla 
evrensel, başsız ve sonsuz, eksiksiz, tam demektir.) 

      "Hiçbir şey kutsal değildir" demek, diyalektik her şeyi hoş-
görür, hiçbir şeye saygısı yoktur demek değildir. Hayır! Kutsal bir 
şey, değişmez sayılan, dokunulmaması, tartışılmaması gereken, 
ama ancak ululanacak bir şey demektir. Örneğin, kapitalist top-
lum "kutsal"dır. Pekala!, diyalektik diyor ki, hiçbir şey, hareketten, 
değişmeden, tarihin değişikliklerinden kurtulamaz, kaçamaz. 

      "Kalımsızlık" (caducité), yaşla birlikte tükenen anlamına 
gelen "kadük" olan, dayanıksız olan, yıpranan, yaşlanan ve 
yokolmak zorunda olan bir şeydir. Diyalektik, kadük olan bir 
şeyin artık varlık nedeni olmayan bir şey olduğunu, ve her 
şeyin ortadan kalkmak, yokolmak gibi bir yazgısı olduğunu 
bize gösteriyor. Genç olan yaşlanır; bugün yaşayan yarın ölür 
ve diyalektiğe göre, "oluşun ve geçişin kesintisiz sürecinden 
başka" hiçbir şey mevcut değildir. 

      Demek ki, diyalektik görüş açısında yeralmak, değişmeden 
başka hiçbir şeyi sonsuz saymamak demektir. Bu, özel hiçbir 
şey "oluş"un dışında sonsuz olamaz demektir. 

      Ama Engels'in, tanımlanmasında sözünü ettiği "oluş" 
nedir? 



 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
Felsefenin Başlangıç İlkeleri          Georges POLITZER 
 

Halk Kitaplığı                                              sayfa: 0165 
 
 
 
 
  
 
 
 
 
 
 

 

      Gördük ki, elmanın bir tarihi vardır. Şimdi de, örneğin, 
gene bir tarihi olan bir kalemi alalım. 

      Bugün kullanılmış olan bu kalem, yeni idi. Kalemin 
yapıldığı tahta, bir tahta kalastan çıkar, bu kalas da bir 
ağaçtan. Şu halde görüyoruz ki, elmanın da, kalemin de birer 
tarihleri vardır ve ne biri, ne de öteki, her zaman ne iseler, o 
olmamışlardır. Ama bu iki tarih arasında, bir farklılık vardır. 
Elbette! 

      Yeşil elma, olgun elma olmuştu. Yeşil elma olduktan sonra, 
her şey yolunda gittiği takdirde olgun olmayabilir miydi? Hayır, 
olgunlaşmak zorunda idi, nasıl ki, yere düştüğünde de, 
çürümek, ayrışmak ve çekirdeklerini bırakmak zorundaysa. 

      Oysa, kalemin geldiği ağaç, bir tahta olmayabilirdi ve bu 
tahta da bir kalem olmayabilirdi. Kalemin kendisi de, daima 
bütün, yani yontulmamış kalabilirdi. 

      Şu halde, bu iki tarih arasında bir fark olduğunu görüyoruz. 
Elma için, olgun elma olan yeşil elmadır, eğer olağanın dışında 
bir şey olmazsa, elma çiçeği elma haline gelmiştir. Şu halde, 
veri olan bir aşamayı, öteki aşama, zorunlu olarak, kaçınılmaz 
olarak, izler (herhangi bir şey, evrimi durdurmazsa). 

      Kalemin tarihinde ise, tersine, ağaç bir tahta kalas, tahta 
kalas bir kalem, kalem de yontulmuş bir kalem olmayabilir. 
Demek ki, veri olan bir aşamayı, öteki aşama izlemeyebilir. 
Eğer kalem, bütün bu aşamalardan geçiyorsa, bu, yabancı bir 
müdahale, yani insanın araya girmesi yüzündendir. 

      Elmanın tarihinde, ikinci aşamanın birinci aşamadan vb. 
çıktığı, birbiri ardından. gelen aşamalar görüyoruz. Elmanın 
tarihi, Engels'in sözünü ettiği oluşu izliyor. Kalemin tarihinde 
ise, aşamalar, birbirlerinden çıkmaksızın yanyana konulurlar. 
Elma ise, doğal bir süreç izler. 



 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
Felsefenin Başlangıç İlkeleri          Georges POLITZER 
 

Halk Kitaplığı                                              sayfa: 0166 
 
 
 
 
  
 
 
 
 
 
 

 

 

III. SÜREÇ 

      (Bu sözcük [processus=vetire], Latinceden gelir ve anlamı, 
ileri gidiş ya da ilerlemek olgusu, ilerlemedir.) 

      Neden yeşil elma, olgun elma olur? Bu, onun içinde 
taşıdığı şeyden dolayıdır. Elmayı olgunlaşmaya doğru iten 
birbirine zincirleme bağlı iç olaylardan dolayıdır; bu, olgun 
elma. olmadan önce, elma olduğu için ve olgunlaşmadan 
edemeyeceği içindir. 

      Elma olacak çiçek, sonra olgunlaşacak yeşil elma 
incelendiği zaman, elmayı, kendi evrimine iten bu iç zincirleme 
bağların, otodinamizm (özgüç) denilen güçlerin baskısı altında 
etkin olduğu görülür ki, buna, kendi varlığından gelen güç 
denilebilir. 

      Kalem, henüz tahta kalas halinde iken, onu bir kalem 
haline getirmek üzere insanın işe karışması gerekli oldu, 
çünkü, tahta kalas hiçbir zaman, kalem haline dönüşemezdi. İç 
güçler, otodinamizm (özgüç), süreç olmadı burada. Şu halde, 
diyalektik diyen yalnızca hareket demez, aynı zamanda 
otodinamizm de der. 

      Demek ki, diyalektik hareketin, kendinde, süreci ve 
diyalektik hareketin özü olan otodinamizmi içerdiğini 
görüyoruz. Her hareket ve her değişme, diyalektik değildir. 
Eğer, diyalektik bakış açısından inceleyeceğimiz bir pireyi 
alırsak, diyeceğiz ki, o her zaman ne ise o olmadı ve her 
zaman da ne ise o olmayacak; ama onu ezersek, kuşkusuz, 
pire için bir değişme olacaktır, ama bu değişme diyalektik bir 
değişme mi olacaktır? Hayır. Biz olmasaydık, pire 
ezilmeyecekti. Şu halde bu değişme, diyalektik bir değişme 
değil, ama mekanik bir değişmedir. 



 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
Felsefenin Başlangıç İlkeleri          Georges POLITZER 
 

Halk Kitaplığı                                              sayfa: 0167 
 
 
 
 
  
 
 
 
 
 
 

 

      Şu halde diyalektik değişmeden sözettiğimiz zaman, çok 
dikkat etmeliyiz. Biz, eğer yeryüzü varolmakta devam ederse, 
kapitalist toplumun yerini sosyalist toplumun, onun yerini de 
komünist toplumun alacağını düşünüyoruz. Bu, diyalektik bir 
değişme olacaktır. Ama, eğer yeryüzü havaya uçarsa, 
kapitalist toplum otodinamik bir değişmeyle değil, ama 
mekanik bir değişmeyle ortadan kalkacaktır. 

      Bir başka fikir düzeni içinde, bir disiplin doğal olmadığı 
zaman, buna, mekanik disiplin diyoruz. Ama serbestçe kabul 
edildiği, yani doğal ortamından geldiği zaman, bu disiplin, 
otodinamik bir disiplindir. Mekanik bir disiplin, dışardan kabul 
ettirilen bir disiplindir; bu, kumanda edenlerden başka, 
şeflerden gelen bir disiplindir. (O halde, mekanik olmayan, 
otodinamik bir disiplini, bütün örgütlerin sağlayamayacağını 
anlıyoruz.) 

      Demek ki, diyalektiği, mekanik bir biçimde kullanmaktan 
kaçınmamız gerekir. Bu da, bize, metafizik biçimde düşünme 
alışkanlığımızdan gelen bir şeydir. Şeylerin her zaman ne ise o 
olmadıklarını, bir papağan gibi yinelememek gerekir. Bir 
diyalektikçi, bunu söylediği zaman, şeylerin daha önce ne 
olmuş olduklarını, olgular içinde aramalıdır. Çünkü bunu 
söylemek, uslamlamanın sonu demek değildir, şeylerin daha 
önce ne olduklarını titizlikle gözlemek için yapılacak 
incelemelerin başlangıcıdır. 

      Marx, Engels ve Lenin, kapitalist toplumun kendilerinden 
önce ne olduğu üzerine uzun ve açık incelemeler yaptılar. 
Diyalektik değişiklikleri saptamak için, en küçük ayrıntıları 
gözlemlediler. Lenin, kapitalist toplumun değişmelerini 
tanımlamak ve eleştirmek, emperyalist dönemi tahlil etmek için 
ayrıntılı incelemeler yaptı ve sayısız istatistikleri inceledi. 

      Gene otodinamizmden sözettiğimizde de, onu, bir edebi 
söz haline getirmemeliyiz; bu sözü, bilerek ve onu tümüyle 
anlayanlar için kullanmalıyız. 



 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
Felsefenin Başlangıç İlkeleri          Georges POLITZER 
 

Halk Kitaplığı                                              sayfa: 0168 
 
 
 
 
  
 
 
 
 
 
 

 

      Son olarak, bir şeyi incelerken, otodinamik değişmelerin 
neler olduklarını gördükten ve hangi değişmenin saptandığını 
söyledikten sonra, otodinamik olanın nereden geldiğini 
irdelemeli, araştırmalıyız. 

      Bunun içindir ki, diyalektik, araştırmalarla ve bilimlerle 
sıkısıkıya bağlıdır. 

      Diyalektik, şeyleri incelemeksizin açıklama ve tanıma yolu 
değildir; diyalektik, şeylerin başlangıcını ve sonunu, nereden 
geldiklerini ve nereye gittiklerini araştırırken, iyi inceleme ve iyi 
gözlemler yapma aracıdır.  

 

 

 

 

 

Dipnotlar 

 

[52] F. Engels, Ludwig Feuerbach ve Klasik Alman Felsefesinin 
Sonu, s. 13.  

 

 

 



 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
Felsefenin Başlangıç İlkeleri          Georges POLITZER 
 

Halk Kitaplığı                                              sayfa: 0169 
 
 
 
 
  
 
 
 
 
 
 

 

 

 

 

 

ÜÇÜNCÜ BÖLÜM 

İKİNCİ YASA: KARŞILIKLI ETKİ 

 

I .     Süreçlerin zincirleme sıralanışı. 

II .    19. yüzyılın büyük buluşları. 

          1. Canlı hücrenin ve gelişiminin bulunuşu. 

          2. Enerjinin dönüşümünün bulunuşu. 

          3. İnsanda ve hayvanlarda evrimin bulunuşu. 

III .   Tarihsel gelişim ya da sarmal (spiral) gelişim. 

IV .    Vargı. 

 

 

 

 



 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
Felsefenin Başlangıç İlkeleri          Georges POLITZER 
 

Halk Kitaplığı                                              sayfa: 0170 
 
 
 
 
  
 
 
 
 
 
 

 

 

I. SÜREÇLERİN ZİNCİRLEME SIRALANIŞI 

      Biraz önce elmanın öyküsü dolayısıyla, bir sürecin ne 
olduğunu gördük. Gene bu örneği ele alalım. Elmanın nereden 
geldiğini araştırdık, ve araştırmalarımızı ağaca kadar 
götürmemiz gerekti. Ama bu araştırma sorunu, ağaç içinde 
kendini ortaya koyar. Elmanın incelenmesi, bizi, ağacın 
yazgısını ve kökenlerini incelemeye götürür. Ağaç nereden 
geliyor? Elmadan. Ağaç, yere düşen ve yeni bir filize can 
vermek üzere toprakta çürüyen elmadan gelir, bu durum, bizi, 
yeri, elmanın çekirdeklerinin filiz verebilmesi koşullarını, 
havanın, güneşin vb. etkilerini incelemeye götürür. Böylece, 
elmanın incelemesinden yola çıkarak, elma sürecinden ağaç 
sürecine geçip, oradan yerin incelenmesine geldik, ağaç süreci 
de yerin sürecine zincirleme bağlanıyor. İşte "süreçlerin 
zincirleme sıralanışı" denilen şeyle karşı karşıyayız. Bu, bize, 
diyalektiğin ikinci yasasını açıklamak ve incelemek olanağını 
verecektir. Bu yasa, karşılıklı etki yasasıdır. Süreçlerin 
zincirleme sıralanışına örnek olarak, elma örneğinden sonra 
Paris İşçi Üniversitesi örneğini alalım. 

      Bu okulu diyalektik görüş açısından incelersek, nereden 
geldiğini araştıracağız, ve ilkin şöyle bir yanıtımız olacak: 1932 
güzünde, biraraya gelmiş bazı arkadaşlar, marksizmi 
incelemek üzere, Paris'te, bir işçi üniversitesi kurmaya karar 
verdiler. 

      Ama, bu komite, marksizmi öğretme fikrine nasıl vardı? 
Besbelli ki, marksizm varolduğu için. Peki, o halde, marksizm 
nereden geliyor? 

      Görüyoruz ki, süreçlerin zincirleme sıralanışını araştırmak, 
bizi, tam ve titiz incelemelere götürüyor. Dahası var: Marksizmi 
araştırırken, bu öğretinin, bizzat proletaryanın bilgisi olduğunu 



 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
Felsefenin Başlangıç İlkeleri          Georges POLITZER 
 

Halk Kitaplığı                                              sayfa: 0171 
 
 
 
 
  
 
 
 
 
 
 

 

saptamaya kadar varmış olacağız; şu halde görüyoruz ki, (ister 
marksizmden yana, ister ona karşı olunsun) proletarya 
mevcuttur; o zaman şu yeni soruyu soracağız: proletarya 
nereden geliyor? 

      Biliyoruz ki, proletarya, bir ekonomik sistemden, kapita-
lizmden geliyor. Biliyoruz ki, toplumun sınıflara bölünüşü, sınıf 
savaşımı, marksizme karşı olanların iddia ettikleri gibi, 
marksizmden doğmamıştır, tersine, marksizm bu sınıf 
savaşımının varlığını saptar ve gücünü zaten daha önceden 
varolan proletaryadan alır. 

      Şu halde, süreçten sürece, kapitalizmin varoluş koşul-
larının incelenmesine kadar geleceğiz. İşte böylece, her şeyin, 
her şey üzerinde etki oluşturduğunu bize gösteren bir süreçler 
zincirlemesi var önümüzde. Her şeyin her şeyi etkilemesi, 
karşılıklı etki yasasıdır. 

      Şimdi de bu iki örnekle, elma ve Paris İşçi Üniversitesi 
örneği ile metafizikçi nasıl bir yöntem izlerdi, onu görelim. 

      Elma örneğinde, metafizikçi, yalnızca "elmanın nereden 
geldiğini" düşünebilecekti. "Elma ağaçtan gelir" demekle 
yetinirdi. Daha ilerisini araştırmazdı. 

      İşçi Üniversitesi için de, "Fransız halkını baştan çıkarmak 
isteyen" bir grup insan tarafından kurulmuş bir üniversite 
olduğunu söyler ya da incir çekirdeğini doldurmayan başka 
sözler söyleyerek gönlünü eğlendirirdi. 

      Ama diyalektikçi, bir yanda elma, diğer yanda da İşçi 
Üniversitesi ile sonuçlanan bütün süreçler zincirini görür. 
Diyalektikçi özel, tikel olayı, ayrıntıyı, bütüne bağlar. 



 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
Felsefenin Başlangıç İlkeleri          Georges POLITZER 
 

Halk Kitaplığı                                              sayfa: 0172 
 
 
 
 
  
 
 
 
 
 
 

 

      Diyalektikçi, elmayı ağaca bağlar ve daha öteye, bütünü 
içinde doğaya kadar gider. Elma, yalnız elma ağacının 
meyvesi değildir, bütün doğanın meyvesidir de. 

      İşçi Üniversitesi, yalnız proletaryanın "meyvesi" değil, ama 
kapitalist toplumun "meyvesi"dir de. 

      Şu halde görüyoruz ki, dünyayı kalıplaşmış şeylerin 
kümesi gibi kavrayan metafizikçinin tersine, diyalektikçi, 
dünyayı bir süreçler kümesi olarak görecektir. Ve diyalektik 
görüş açısı, nasıl doğa için ve bilimler için doğru ise, toplum, 
için de doğrudur. 

      "Hegel'in 'metafizik' yöntem dediği, verilmiş ve değişmez 
nesneler olarak düşünülen şeylerin incelenmesiyle uğraşmayı 
yeğleyen ... eski araştırma ve düşünce yönteminin doğruluğu, 
zamanında, tarihsel olarak ortaya çıkmıştı."[53] 

      Bu bakımdan, o çağda, her şey ve toplum, bir "veri olan 
değişmez nesneler" kümesi gibi inceleniyor, ayrıca toplumun 
yalnızca değişmemesi şöyle dursun, yokolması alnında yazılı 
değilmiş gibi inceleniyordu.  

      Engels, diyalektiğin başlıca önemini belirtir: Bu büyük 
temel düşünce, "dünyanın, bir tamamlanmış şeyler karmaşası 
olarak değil de, görünüşte durulmuş şeylerin, tıpkı 
beynimizdeki zihinsel yansıları olan kavramlar gibi, kesintisiz 
bir oluş ve yokoluş değişmesinden geçtikleri, son olarak bütün 
görünüşteki raslantılara ve geçici geriye dönüşlere karşın, 
ilerleyici bir gelişmenin eninde sonunda belirmeye başladığı bir 
süreçler karmaşası olarak dikkate alınması gerektiği" 
düşüncesidir.[54] 

      Kapitalist toplumun kendisi de, demek ki, bir "tamamlanmış 
şeyler karmaşası" olarak ele alınmamalıdır, tersine, o da bir 
süreçler karmaşası olarak incelenmelidir. 



 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
Felsefenin Başlangıç İlkeleri          Georges POLITZER 
 

Halk Kitaplığı                                              sayfa: 0173 
 
 
 
 
  
 
 
 
 
 
 

 

      Metafizikçiler, kapitalist toplumun her zaman varolmamış 
olduğunun farkındadırlar, onun bir tarihi olduğunu söylerler, 
ama kapitalizmin ortaya çıkışı ile toplumun evriminin bittiğini ve 
bundan böyle "değişmez" (fixée) kalacağını düşünürler. Her 
şeyi bitmiş, tamamlanmış sayarlar, yeni bir sürecin başlangıcı 
saymazlar. Dünyanın tanrı tarafından yaradılışının anlatısı, 
dünyanın, tamamlanmış şeylerin bir karmaşası olarak 
açıklanmasıdır. Tanrı, [yaradılışın ilk altı gününde, -ç.] her gün, 
bir işi bitirdi. Bitkileri, hayvanları, insanı, bir kerede, artık 
değişmemek üzere, kesin olarak yarattı - saptanımcılık 
(fixisme) teorisi de buradan gelir. 

      Diyalektik, bunun karşıtı biçimde düşünür. Şeyleri 
"değişmez nesneler" olarak değil, üstelik "hareket halinde" 
düşünür. Diyalektiğe göre hiçbir şey bitmiş, tamamlanmış bir 
biçimde bulunmaz; her şey, her zaman bir sürecin sonu ve 
başka bir sürecin başıdır, her zaman değişme ve gelişme 
durumundadır. Bunun içindir ki, biz kapitalist toplumun, 
sosyalist topluma dönüşeceğine bu kadar güveniyoruz. Hiçbir 
şey, son ve kesin olarak tamamlanmış olmadığından, kapitalist 
toplum, bir sürecin sonudur ki, onu, sosyalist toplum, sonra 
komünist toplum izleyecek ve bu böyle sürüp gidecektir; 
sürekli olarak bir gelişme vardır ve olacaktır. 

      Ama burada, diyalektiği, alınyazısı bir şey gibi almamaya 
dikkat etmek gerekir; böyle bir sanıdan, şöyle bir sonuç 
çıkarılabilir: "Mademki siz istediğiniz değişmeden bu kadar 
eminsiniz, ne diye savaşım veriyorsunuz?" Çünkü, Marx'ın da 
dediği gibi "sosyalist toplumu doğurtmak için, bir ebe 
gerekecektir"; işte devrimin, eylemin zorunluluğu buradan gelir. 

      Ne var ki, işler bu kadar basit değildir. Bu dönüşümü 
önceye alabilecek ya da geciktirebilecek insanların rolü 
unutulmamalıdır (bu soruyu, bu kısmın beşinci bölümünde, 
"Tarihsel Materyalizm"den sözederken yeniden 
yanıtlayacağız). 



 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
Felsefenin Başlangıç İlkeleri          Georges POLITZER 
 

Halk Kitaplığı                                              sayfa: 0174 
 
 
 
 
  
 
 
 
 
 
 

 

      Şimdilik saptadığımız şey, her şeyde, şeylerin içgücü ile 
(yani otodinamizm ile) oluşan süreçlerin, zincirleme 
sıralanışının varlığıdır. Diyalektiğe göre, yeniden üzerinde 
duruyoruz, hiçbir şey bitmiş, tamamlanmış değildir. Şeylerin 
gelişmesine, son sahnesi olmayan bir gelişme olarak bakmak 
gerekir. Dünya tiyatrosunda, bir piyesin sonu, başka bir piyesin 
birinci perdesiyle başlar. Doğrusunu söylemek gerekirse, bu 
birinci perde, bir önceki piyesin son perdesinde başlamıştır 
bile. 

 

II. 19. YÜZYILIN BÜYÜK BULUŞLARI 

      Metafizik düşünüşün terkedilmesini belirleyen, bilginleri 
sonra da Marx ve Engels'i, şeyleri, diyalektik hareketleri içinde 
ele almaya zorlayan şeyin, 19. yüzyılda yapılan buluşlar 
olduğunu biliyoruz. Bu çağın özellikle üç büyük buluşu, 
Engels'in Ludwig Feuerbach'ta değindiği buluşlar, diyalektiğin 
ilerlemesini sağlamışlardır.[55]  

1. Canlı hücrenin ve gelişiminin bulunuşu. [56] 

      Bu buluştan önce, temel olarak alınan düşünüş tarzı, 
"saptanımcılık"tı. Türler birbirlerine yabancı olarak 
düşünülüyordu. Üstelik, hayvanlar dünyası bir yanda, bitkiler 
dünyası da öbür yanda, kesin olarak birbirlerinden ayrı 
tutuluyorlardı. 

      Hücrenin bulunuşu, 18. yüzyılın bilginlerinin ve 
düşünürlerinin daha önce de ortaya attıkları "evrim" fikrinin 
belginlik kazanmasına yolaçıyor. Bu buluş, yaşamın, ölümlerin 
ve doğuşların ardarda sıralanarak oluştuğunu ve her canlı 
varlığın benzer hücreleri olduğunu anlamaya olanak sağladı. 
Bu gerçeğin ortaya çıkarılmış olması, hayvanlarla bitkiler 



 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
Felsefenin Başlangıç İlkeleri          Georges POLITZER 
 

Halk Kitaplığı                                              sayfa: 0175 
 
 
 
 
  
 
 
 
 
 
 

 

arasında herhangi bir sınırın varlığına artık izin vermez ve 
metafizik anlayışı kovup atar. 

2. Enerjinin dönüşümünün bulunuşu. 

      Eskiden, bilim, örneğin, ses, ısı ve ışığın birbirine tamamıyla 
yabancı olduklarına inanıyordu. Oysa, bütün bu başka başka 
olayların birbirlerine dönüşebildikleri, cansız (inerte) maddede de, 
canlı doğada olduğu kadar süreç zincirleri olduğu bulunuyor. Bu 
buluş da, metafizik düşünüşe indirilmiş bir darbedir. 

3. İnsanda ve hayvanlarda evrimin bulunuşu. 

      Engels der ki, Darwin, tüm doğa ürünlerinin, başlangıçta 
tekhücreli küçük tohumların uzun bir gelişme sürecinin sonucu 
olduğunu, her şeyin kökeninde hücre bulunan uzun bir sürecin 
ürünü olduğunu ortaya koymuştur. 

      Ve gene Engels, bu üç büyük buluş sayesinde, bütün doğa 
olaylarının zincirleme sıralanışını, yalnızca çeşitli bilim 
alanlarının kendi içlerinde değil, ama değişik bilim alanları 
arasında da izleyebileceğimiz sonucuna varır. 

      Demek ki, bu ikinci karşılıklı etki yasasının ifade 
edilebilmesi, bilimlerle sağlanmıştır. 

      Bitkisel, hayvansal ve madensel konular arasında kesiklik 
yoktur, yalnız süreçler vardır; her şey zincirleme birbirine 
bağlanır. Ve bu, toplum için de doğrudur. İnsanlığın tarihi 
içinden geçmiş olan değişik toplumlar, birinin zorunlu olarak 
kendinden önce gelen toplumdan çıktığı bir süreçler zinciri 
dizisi olarak ele alınmalıdır. 

      Demek ki, şunu aklımızda tutmak zorundayız: Bilim, doğa, 
toplum bir süreçler zinciri olarak görülmelidir ve bu zincirlemeyi 
geliştirmek için işleyen motor da otodinamizmdir. 



 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
Felsefenin Başlangıç İlkeleri          Georges POLITZER 
 

Halk Kitaplığı                                              sayfa: 0176 
 
 
 
 
  
 
 
 
 
 
 

 

 

III. TARİHSEL GELİŞME YA DA SARMAL (SPİRAL) 
GELİŞME 

      Tanımaya başladığımız süreci biraz daha yakından 
inceleyecek olursak görürüz ki, elma, bir süreçler 
zincirlemesinin sonucudur. Elma nereden geliyor? Ağaçtan 
geliyor. Ağaç nereden geliyor? Elmadan. Şu halde öyle 
düşünebiliriz ki, burada bir kısır döngü var ve hep aynı noktaya 
gelmek üzere, bu kısır döngü içinde dönüyoruz. Ağaç elma. 
Elma ağaç. Aynı biçimde yumurta tavuk örneğini alalım. 
Yumurta nereden geliyor? Tavuktan. Tavuk nereden geliyor? 
Yumurtadan. 

      Eğer şeyleri bu biçimde ele alırsak, bu bir süreç olmaz, bir 
çember olur, zaten bu görünüş de sonsuz dönüş fikrini 
vermiştir. Yani biz hep aynı noktaya, aynı çıkış noktasına 
dönüp geleceğiz. 

      Ama sorunun doğru olarak nasıl konduğunu görelim: 

      1. İşte bir elma.  

      2. Bu elma, değişikliğe uğrayarak, bir ağacı ya da ağaçları 
meydana getirir. 

      3. Bir ağaç bir elma vermez, birçok elma verir. 

      Demek ki, aynı çıkış noktasına dönüp gelmiyoruz; biz, 
elmaya dönüp geliyoruz, ama, başka bir düzlem üzerinde. 

      Gene ağaçtan yola çıkarsak, şimdi bizim: 

      1. Bir ağacımız olacak, bu ağaç, 



 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
Felsefenin Başlangıç İlkeleri          Georges POLITZER 
 

Halk Kitaplığı                                              sayfa: 0177 
 
 
 
 
  
 
 
 
 
 
 

 

      2. elmalar verecek, bu elmalar da 

      3. ağaçlar verecek. 

      Burada da gene ağaca geri geliyoruz, ama başka bir 
düzlem üzerinde. Bakış açısı genişlemiştir. 

      Demek ki, görünüşlerin düşündürttüğü gibi bir çember, bir 
döngü yok karşımızda, ama tarihsel gelişme diye 
adlandıracağımız bir gelişme süreci var. Tarih, zamanın iz 
bırakmaksızın geçip gitmediğini gösterir. Zaman geçer, ama 
yeniden ortaya çıkan aynı gelişmeler değildir. Dünya, doğa, 
toplum, bir gelişme oluştururlar ki, bu tarihsel bir gelişmedir ve 
felsefe dilinde buna "sarmal" (spiral) gelişme denir. 

      Bu imge, fikirleri saptamak için kullanılır; şöyle ki: Şeyler, 
çemberimsi bir sürece göre evrim gösterirler, ama çıkış 
noktasına dönüp gelmezler, biraz daha yükseğe, başka bir 
düzlem (plan) üzerinde bir noktaya gelirler, ve böylece sürüp 
giderek, yükselen, yukarı doğru bir sarmal oluşturur; bu imge 
işte bu olguyu canlandırmak için yapılan bir benzetmedir. 

      Demek ki, dünyanın, doğanın, toplumun (sarmal biçiminde) 
tarihsel bir gelişmesi vardır ve bu gelişmeyi hareket ettiren, 
bunu unutmayalım, otodinamizmdir (özgüçtür). 

 

IV. VARGI 

      Diyalektik konusundaki bu ilk bölümlerde ilk iki yasayı; 
değişme yasasını ve karşılıklı etki yasasını incelemiş 
bulunuyoruz. Bu inceleme, çelişki yasasının incelenmesini ele 
alabilmek için zorunlu idi, çünkü, bu, "diyalektik değişme"nin 
devindirici gücünü, otodinamizmi anlamamızı sağlayacaktır. 



 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
Felsefenin Başlangıç İlkeleri          Georges POLITZER 
 

Halk Kitaplığı                                              sayfa: 0178 
 
 
 
 
  
 
 
 
 
 
 

 

      Diyalektiğe ilişkin birinci bölümde, bu teorinin metafizik 
anlayışın baskısı altında niçin kalmış olduğunu, ve niçin 18. 
yüzyıl materyalizminin metafizik bir materyalizm olduğunu 
gördük. Şimdi, 19. yüzyılın, materyalizmin gelişmesine olanak 
sağlayarak diyalektik olmasını sağlayan üç büyük buluşunu 
kısaca gördükten sonra, bu felsefenin tarihinin, şu üç büyük 
dönemden, (1) antikçağ materyalizmi (atomlar teorisi); (2) 18. 
yüzyıl materyalizmi (mekanikçi ve metafizikçi), son olarak da 
(3) diyalektik materyalizm gibi üç büyük dönemden geçmesinin 
niçin zorunlu olduğunu daha iyi anlıyoruz. 

      Materyalizmin bilimlerden doğduğunu ve onlara bağlı 
bulunduğunu belirtmiştik. Bu üç bölümden sonra, bunun ne 
kadar doğru olduğunu görebiliriz. Diyalektik hareket ve 
diyalektik değişmenin incelenmesi konusunda, sonra karşılıklı 
etki yasasının incelenmesinde, bizim bütün düşünüş 
tarzlarımızın bilimlere dayandığını gördük. 

      Bilimsel incelemelerin son derece özelleştiği ve (genellikle 
diyalektik materyalizmi bilmeyen) bilginlerin, bazan, kendi özel 
buluşlarının, bilimlerin tümüne oranla önemini anlayamadıkları 
bugünkü günde, demiştik ki, felsefenin rolü, ona düşen özel 
görev, dünyanın ve daha genel sorunların açıklamasını 
yapmaktır; özellikle de, her bilim kolunun tüm özel buluşlarını, 
bunların bir sentezini yapmak üzere biraraya getirmek ve 
böylece bizi, giderek daha çok Descartes'ın dediği gibi, 
"doğanın efendisi ve sahibi" yapacak bir teori vermek, 
diyalektik materyalizmin özel görevidir. 

 

 

 

 



 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
Felsefenin Başlangıç İlkeleri          Georges POLITZER 
 

Halk Kitaplığı                                              sayfa: 0179 
 
 
 
 
  
 
 
 
 
 
 

 

 

 

Dipnotlar 

 

[53] F. Engels, Ludwig Feuerbach ve Klasik Alman Felsefesinin 
Sonu, s. 43-44. 

[54] F. Engels, Ludwig Feuerbach ve Klasik Alman Felsefesinin 
Sonu, s. 43. 

[55] F. Engels, Ludwig Feuerbach ve Klasik Alman Felsefesinin 
Sonu, s. 44. 

[56] Organik hücre ile birlikte çoğalma ve başkalaşma (farklılaşma) 
yoluyla bütün bitkisel ve hayvansal organizmanın gelişmesinin 
başladığı birimi bularak, canlı doğanın iki büyük aleminin (bitkiler ve 
hayvanlar aleminin) birbirine bağlılığını, sürekliliğini ortaya koyan 
Schwann ile Schleiden olmuştur.  

 

 

 

 

 

 

 



 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
Felsefenin Başlangıç İlkeleri          Georges POLITZER 
 

Halk Kitaplığı                                              sayfa: 0180 
 
 
 
 
  
 
 
 
 
 
 

 

 

 

 

 

DÖRDÜNCÜ BÖLÜM 

ÜÇÜNCÜ YASA: ÇELİŞKİ 

 

 

I .     Yaşam ve ölüm. 

II .    Şeyler, kendi karşıtlarına dönüşürler. 

III .   Olumlama, yadsıma ve yadsımanın yadsınması. 

IV .    Durumu gözden geçirelim. 

V .    Karşıtların birliği. 

VI .    Sakınılacak yanlışlar. 

VII .    Diyalektiğin pratik sonuçları. 

 

 

 



 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
Felsefenin Başlangıç İlkeleri          Georges POLITZER 
 

Halk Kitaplığı                                              sayfa: 0181 
 
 
 
 
  
 
 
 
 
 
 

 

 

I. SÜREÇLERİN ZİNCİRLEME SIRALANIŞI 

      DİYALEKTİĞİN, şeylere, aralıksız değişmekte olan, sürekli 
gelişen, kısacası, diyalektik bir harekete uğrayan şeyler olarak 
baktığını gördük (birinci yasa). 

      Bu diyalektik hareket, her şey, biz onu incelediğimiz anda, 
ancak, bir süreçler zincirinin, yani birbirinden çıkan bir 
aşamalar zincirinin sonucu olduğu için olanaklıdır. Ve 
incelememizi daha ileri götürerek, bu süreçler zincirinin, 
zaman içinde, "anlık geri dönüşlere karşın" ilerleyici bir 
hareketle, zorunlu olarak geliştiğini gördük. 

      Bu harekete, "tarihsel gelişme" ya da "sarmal gelişme" 
dedik, ve biliyoruz ki, bu gelişme otodinamizmle (özgüçle) 
kendi kendini yaratır. 

      Peki otodinamizmin yasaları nelerdir? Aşamaların 
birbirlerinden çıkmalarına yol veren yasalar nelerdir? Buna, 
"diyalektik hareketin yasaları" denir. 

      Diyalektik, bize, şeylerin sonsuz olmadıklarını, şeylerin, bir 
son ile, bir ölümle tamamlanan bir başlangıçları, bir 
olgunlukları, bir yaşlılıkları olduğunu öğretiyor. 

      Bütün şeyler şu aşamalardan geçerler: doğuş, olgunluk, 
yaşlılık, son. Bu, niçin böyledir? Niçin şeyler sonsuz değildir? 

      Bu, insanlığın, her zaman ilgisini uyandırmış olan eski bir 
sorudur. Neden ölmek gerekir? İnsanlar bu zorunluluğu 
anlamak istemişler ve tarih boyunca sonsuz yaşamın düşünü 
kurmuşlardır; örneğin ortaçağda, (gençlik iksiri, yaşam iksiri 
gibi) büyülü içkiler türeterek ölümlülükten kurtulmayı 
düşlemişlerdir. 



 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
Felsefenin Başlangıç İlkeleri          Georges POLITZER 
 

Halk Kitaplığı                                              sayfa: 0182 
 
 
 
 
  
 
 
 
 
 
 

 

      Peki, doğan bir şey, niçin ölmek zorundadır? İyice 
anlamamız için, metafizikle karşılaştırmamız gereken 
diyalektiğin büyük bir yasasıdır bu. 

 

I. YAŞAM VE ÖLÜM 

      Metafizik bakış açısından şeyler, diğer şeylerden ayrılarak, 
kendi başlarına, ayrı ayrı ele alınırlar ve metafizik, şeyleri 
böyle incelediği için, onları tekyanlı, yani bir tek yandan görür. 
Onun içindir ki, şeylere bir tek yanından bakanlara, metafizikçi 
denebilir. Kısaca, bir metafizikçi yaşam denilen olayı 
incelerken, bu olayı, bir başka olaya bağlamaz. Yaşamı, 
kendisi için ve kendinde, tekyanlı olarak görür. Ona bir tek 
yandan bakar. Ölümü inceleyecek olsa, gene aynı şeyi 
yapacaktır; kendi tekyanlı görüş açısını uygulayacak ve şu 
sonuca varacaktır: yaşam yaşamdır, ve ölüm ölümdür. İkisi 
arasında ortak hiçbir şey yoktur, çünkü bunlar birbirlerine karşı 
olan, birbirinin tam karşıtı iki ayrı şeydir. 

      Şeylere böyle bakmak, onlara, yüzeysel bir biçimde 
bakmaktır. Eğer onları biraz daha yakından inceleyecek 
olursak, ilkin, birinin diğerine karşıt konulamayacağını, ve hatta 
onların, birbirinden bu kadar kabaca ayrılamayacağını 
göreceğiz; çünkü, deney, gerçek, bize gösterir ki, ölüm yaşamı 
sürdürür, ölüm canlıdan gelir. 

      Ya yaşam, ölümden çıkabilir mi? Evet. Çünkü ölü bedenin 
öğeleri, başka yaşamları doğurmak için dönüşecektir, örneğin 
toprak için gübre olacaklardır ve toprak daha verimli olacaktır. 
Ölüm, pek çok durumda, yaşama yardım edecek, ölüm 
yaşamın doğmasına izin verecek, ve canlı bedende yaşam, 
ancak, ölen hücrelerin yerini sürekli olarak doğan başka 
hücrelerin almasıyla olanaklı olacaktır.[57] 



 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
Felsefenin Başlangıç İlkeleri          Georges POLITZER 
 

Halk Kitaplığı                                              sayfa: 0183 
 
 
 
 
  
 
 
 
 
 
 

 

      Demek ki, yaşam ve ölüm sürekli olarak birbirine dönüşür; 
ve şu büyük yasanın her şeye bağlı olduğunu gözlemliyoruz: 
Her yerde, şeyler, kendi karşıtlarına dönüşür. 

 

II. ŞEYLER KENDİ KARŞITLARINA DÖNÜŞÜR 

      Metafizikçi, karşıtları, birbirinin karşısına koyar, ama 
gerçek bize gösteriyor ki, karşıtlar birbirine dönüşür; şeyler, 
kendileri olarak kalmaz, ama karşıtlarına dönüşür. 

      Eğer doğru ile yanlışı incelersek, şöyle düşünürüz: bunlar 
arasında ortak hiçbir şey yoktur. Doğru doğrudur ve yanlış 
yanlıştır. Bu, tekyanlı bakış açısı, iki karşıtı, kabaca birbirinin 
karşısına koyar, tıpkı ölüm ile yaşamı karşı karşıya koyduğu 
gibi. 

      Gene de, "Bakın yağmur yağıyor!" desek, bazan öyle 
olabilir ki, biz daha sözümüzü bitirmeden, artık yağmur 
yağmayabilir. Bu tümceye başladığımız zaman sözümüz doğru 
idi, ama yanlışa dönüştü. (Yunanlılar da daha önce bu durumu 
saptamışlardı ve yanılmamak için hiçbir şey söylememek 
gerekir diyorlardı!) 

      Gene, yeniden elma örneğini alalım. Yere düşmüş olgun 
bir elma görülür, ve "İşte olgun bir elma" denir. Bununla 
birlikte, o, belirli bir zamandan beri yerdedir ve çürümeye 
başlamıştır bile; böylece doğru, yanlış olur. 

      Bilimler de, bize uzun yıllar boyunca "doğru" sayılmış, 
ama, bilimsel ilerlemeler sonucu, belirli bir anda, "yanlış" 
oldukları meydana çıkmış sayısız yasa örnekleri verirler. 

      Şu halde görüyoruz ki, doğru yanlışa dönüşür. Acaba 
yanlış da doğruya dönüşür mü? 



 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
Felsefenin Başlangıç İlkeleri          Georges POLITZER 
 

Halk Kitaplığı                                              sayfa: 0184 
 
 
 
 
  
 
 
 
 
 
 

 

      Uygarlığın başlangıcında, özellikle Mısır'da, insanlar, 
güneşin doğmasını ve batmasını açıklamak için tanrılar 
arasında kavga yapıldığını tasarlıyorlardı; bu, tanrıların, güneşi 
hareket ettirmek için itildiğinin ya da çekildiğinin söylenmesi 
ölçüsünde yanlıştı. Ama bilim, gerçekten güneşi hareket ettiren 
güçler (salt fizik güçler, başka nedenler) olduğunu söyleyerek, 
bu düşünüş biçimine kısmen hak verir. Öyleyse görüyoruz ki, 
yanlış, açıkça doğruyla karşı karşıya değildir. 

      Şeyler kendi karşıtlarına dönüşüyorsa, bu, nasıl olanaklı 
olur? Yaşam ölüme nasıl dönüşür? 

      Yalnızca yaşam olsaydı, yaşam yüzde-yüz yaşam olsaydı, 
o, hiçbir zaman ölüm olmazdı; ve eğer ölüm, tüm olarak kendi 
kendisi, yüzde-yüz ölüm olsaydı, birinin ötekine dönüşmesi 
olanaklı olmazdı. Ama yaşam içinde ölüm, ve dolayısıyla ölüm 
içinde yaşam, daha önce de vardır. 

      Yakından bakarken göreceğiz ki, bir canlı varlık 
hücrelerden oluşur; hücreler, kaybolarak ve aynı yerde 
yeniden görünerek yenilenirler. Hücreler, canlı bir varlığın 
içinde durmadan yaşarlar ve ölürler, öyleyse orada hem 
yaşam, hem ölüm vardır. 

      Gene biz biliyoruz ki, bir ölünün sakalı uzamaya devam 
eder. Tırnakları ve saçları da uzar. İşte açıkça, yaşamın, 
ölümün içinde devam ettiğini, kesin olarak kanıtlayan olaylar. 

      Sovyetler Birliği'nde, bir ölünün kanı, özel koşullar içinde 
saklanıyor ve kan aktarımı için kullanılıyor; böylece, bir ölünün 
kanıyla, bir canlı iyileştirilir. Dolayısıyla, diyebiliriz ki, ölümün 
bağrında yaşam vardır. 

      "Öyleyse yaşam da şeylerin ve süreçlerin kendinde 
varolan, ara vermeden ortaya çıkan ve çözülen bir çelişkidir. 
Ve çelişki biter bitmez, yaşam da biter, ölüm başgösterir."[58] 



 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
Felsefenin Başlangıç İlkeleri          Georges POLITZER 
 

Halk Kitaplığı                                              sayfa: 0185 
 
 
 
 
  
 
 
 
 
 
 

 

      Öyleyse, şeyler yalnız birbirine dönüşmekle kalmaz, hatta 
bir şey yalnız kendi kendisi değildir, aynı zamanda kendisinin 
karşıtı olan başka bir şeydir de, çünkü her şey kendi karşıtını 
da içinde taşır. 

      Her şey, aynı zamanda, hem kendini, hem de karşıtını 
içerir. 

      Bir şey, bir çemberle gösterilirse, burada, merkezden dışa 
doğru itiş örneğinde olduğu gibi, bu şeyi yaşama doğru iten bir 
güç bulacağız (dışa doğru baskı), ama aynı zamanda, bu şeyi, 
tam karşı doğrultuda, dıştan merkeze doğru iten ölüm güçlerini 
de bulacağız (içe doğru baskı). 

      Böylece her şeyin içersinde, birbirine karşı güçler, 
uzlaşmaz güçler birarada bulunurlar. 

      Bu güçler arasında ne olur? Birbirlerine karşı savaşım 
verirler. Öyleyse, bir şey, değişikliğe, yalnızca bir yönde etki 
yapan bir güç tarafından uğramaz; her şey, gerçekte, birbirine 
karşı doğrultuda iki güç tarafından değişikliğe uğrar. Şeylerin 
olumlanmasına (affirmation, tasdik) ve yadsınmasına doğru, 
yaşama doğru ve ölüme doğru. Şeylerin olumlanması ve 
yadsınması ne demektir? 

      Yaşamın içinde, yaşamı koruyan ve sürdüren, yaşamın 
olumlanmasına yönelik güçler vardır. Ayrıca canlı 
organizmalarda, yadsımaya doğru yönelen güçler de vardır. 
Her şeyde, güçlerden bazıları olumlamaya eğilimlidir ve diğer 
bazıları yadsımaya eğilimlidir, ve olumlama ile yadsıma 
arasında çelişki vardır. 

      Demek ki, diyalektik, değişmeyi ortaya çıkarır, peki ama 
neden şeyler değişirler? Çünkü şeyler, kendi kendileriyle uyum 
halinde değildirler, çünkü güçler arasında, uzlaşmaz iç 
karşıtlıklar arasında savaşım vardır, çünkü çelişki vardır. İşte 



 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
Felsefenin Başlangıç İlkeleri          Georges POLITZER 
 

Halk Kitaplığı                                              sayfa: 0186 
 
 
 
 
  
 
 
 
 
 
 

 

diyalektiğin üçüncü yasası: Şeyler değişir, çünkü kendi 
kendilerinde çelişkiyi içerirler, kendi içlerinde çelişki taşırlar. 

      (Biz, zaman zaman (diyalektik gibi, otodinamizm gibi) 
azçok karmaşık sözcükler ya da geleneksel mantığa aykırı gibi 
görünen ve anlaması güç terimler kullanmak zorunda 
kalıyorsak, bunu, burjuvaziyi örnek aldığımız ve şeyleri yerli 
yersiz, herhangi bir neden yokken karmaşıklaştırmayı 
sevdiğimiz için yapmıyoruz.[59] Ama, başlangıç niteliğinde 
olsa da, bu incelemenin olabildiğince eksiksiz olmasını ve 
sonra bu terimleri kullanan Marx, Engels ve Lenin'in felsefe 
yapıtlarının daha kolay anlaşılmasını sağlamak istiyoruz. 
Demek ki, alışılmamış bir dil kullanmamız gerekiyor, bu dili, bu 
inceleme sınırı içinde, onu herkesçe anlaşılabilir bir hale 
getirmeye çok önem veriyoruz.) 

 

III. OLUMLAMA, YADSIMA VE  
YADSIMANIN YADSINMASI 

      Şimdi, burada, size "evet" denildiği ve sizin de "hayır" diye 
yanıtladığınız bir durumu anlatan, sözdeki çelişki ile, şimdi 
görmüş olduğumuz diyalektik çelişki denilen, yani olgulardaki, 
şeylerdeki çelişki arasında bir ayrım yapmamız gerekiyor. 

      Kapitalist toplumun bağrında varolan çelişkiden 
sözettiğimiz zaman, bu, bazı teoriler hakkında bazılarının evet, 
bazılarının hayır dediği anlamda bir çelişki değildir; bu, 
olgularda bir çelişki var demektir, birbiriyle çatışan savaşım 
veren gerçek güçler var demektir: burada önce kendini 
olumlamaya yönelik güç, kendini korumayı sürdürmeye yönelik 
güç vardır, bu, burjuva sınıfıdır; sonra burjuva sınıfının 
yadsınmasına yönelik ikinci bir toplumsal güç vardır, bu da, 
proletaryadır. Öyleyse çelişki olgulardadır, çünkü burjuvazi 
kendi karşıtını, yani proletaryayı yaratmaksızın varolamaz. 



 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
Felsefenin Başlangıç İlkeleri          Georges POLITZER 
 

Halk Kitaplığı                                              sayfa: 0187 
 
 
 
 
  
 
 
 
 
 
 

 

Marx'ın dediği gibi, "burjuvazinin ürettiği, her şeyden önce, 
kendi mezar kazıcılarıdır".[60] 

      Buna engel olmak için, burjuvazinin, kendi kendisi 
olmaktan vazgeçmesi gerekirdi ki, bu da, saçma bir şey 
olurdu. Öyleyse kendi kendini olumlarken, kendi yadsımasını 
yaratır. 

      Bir tavuğun yumurtladığı ve üzerinde kuluçkaya yattığı bir 
yumurta örneğini alalım: görürüz ki, yumurtanın içinde, belirli 
bir ısıda ve belirli bazı koşullar altında gelişen bir tohum 
(germe) bulunur. Bu tohum, gelişerek, bir civciv verecektir. Bu 
tohum, daha şimdiden yumurtanın yadsınmasıdır. Böylece, 
çok iyi görüyoruz ki, yumurtanın içinde iki güç var: onu 
yumurta kalmaya doğru çeken güç ve civciv olmaya doğru 
çeken güç. Öyleyse yumurta, kendi kendisi ile uyumsuzluk 
içindedir ve her şey, kendi kendisi ile uyumsuzluk içindedir. 

      Bu, insana, kavranması güç bir şey gibi gelir, çünkü biz 
metafizik düşünüş tarzına alışmışızdır ve bunun içindir ki, 
şeyleri kendi gerçeklikleri içinde görmeye yeni baştan alışmak 
için bir çaba harcamalıyız. Bir şey, yadsımadan çıkan bir 
olumlama olarak başlar. Civciv, yumurtanın yadsınmasından 
çıkmış bir olumlamadır. Bu, sürecin bir evresidir. Ama tavuğun 
kendisi de, civcivin değişmesi, başka bir hale dönüşmesi 
olacaktır ve bu dönüşmenin ortasında, civcivin tavuk olması 
için savaşım veren güçler ile civcivin civciv kalması için 
savaşım veren güçler arasında bir çelişki olacaktır. Demek ki, 
tavuk civcivin yadsınması olacaktır; civciv ise, yumurtanın 
yadsınmasından gelmektedir. 

      Öyleyse, tavuk, yadsımanın yadsınması olacaktır. Ve bu 
diyalektik evrelerin genel gidişi işte böyledir. 

      1. Olumlama ya da Tez. 



 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
Felsefenin Başlangıç İlkeleri          Georges POLITZER 
 

Halk Kitaplığı                                              sayfa: 0188 
 
 
 
 
  
 
 
 
 
 
 

 

      2. Yadsıma ya da Karşı-tez. 

      3. Yadsımanın yadsınması ya da Sentez. 

      Bu üç sözcük, diyalektik gelişimi özetler. Bunlar, evrelerin 
ardarda zincirlenişini betimlemek ve bir evre'nin, kendinden 
önceki evre'nin yıkımı olduğunu göstermek için kullanılırlar. 

      Yıkım, bir yadsımadır. Civciv meydana gelirken yumurtayı 
kırdığına göre, civciv, yumurtanın yadsınmasıdır. Buğday 
başağı, gene aynı şekilde, buğday tanesinin yadsınmasıdır. 
Tane, toprakta filizlenecektir. Bu filizlenme buğday tanesinin 
yadsınmasıdır; buğday bitki verecek ve bu bitki çiçek açacak 
ve buğday başağını verecektir; bu başak ise bitkinin 
yadsınması ya da yadsımanın yadsınması olacaktır. Böylece, 
görüyoruz ki, diyalektiğin sözünü ettiği yadsıma, yıkımdan 
sözetmenin özetlenmiş bir biçimidir. Yok olanın, yıkılmış olanın 
yadsınması vardır. 

      1. Feodalizm, köleciliğin yadsınması oldu. 

      2. Kapitalizm, feodalizmin yadsınmasıdır. 

      3. Sosyalizm, kapitalizmin yadsınmasıdır. 

      Çelişki yönünden, sözdeki, çelişki ile mantık çelişkisi 
arasında bir ayrım yaptığımız gibi, "hayır" denen sözdeki 
yadsıma ile "yıkım" demek olan diyalektik yadsıma arasında 
bir ayrım olduğunu çok iyi bilmeliyiz. 

      Ama, yadsıma, yıkım demekse de, burada herhangi 
sıradan bir yıkım değil, ama diyalektik bir yıkım sözkonusudur. 
Bunun gibi, bir pireyi parmaklarımız arasında ezdiğimiz 
zaman, o, bir iç yıkımla, diyalektik bir yadsıma ile ölmez. Onun 
ölümü, otodinamik aşamaların bir sonucu değildir; salt 
mekanik bir değişikliğin sonucudur. 



 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
Felsefenin Başlangıç İlkeleri          Georges POLITZER 
 

Halk Kitaplığı                                              sayfa: 0189 
 
 
 
 
  
 
 
 
 
 
 

 

      Yıkım, ancak bir olumlama ürünü ise, bir olumlamadan 
çıkıyorsa, bir yadsıma demektir. Bunun gibi, kuluçkaya 
yatırılmış yumurta, yumurta olan şeyin olumlaması olarak, 
kendi yadsımasını doğurur: civciv olur; ve civciv, yumurtanın 
kabuğunu kırarak, onu yıkarak, yumurtanın yıkımını ya da 
yadsınmasını simgelerle ifade eder. 

      Civcivde birbirine düşman iki güç görüyoruz: "civciv" ve 
"tavuk"; sürecin bu gelişmesi sırasında tavuk yumurtalar 
yumurtlayacaktır, bu da yadsımanın yadsınmasıdır. Öyleyse, 
bu yeni yumurtalardan; yeni bir süreçler zinciri başlayacaktır. 

      Buğdayda da, aynı şekilde, bir olumlama, sonra bir 
yadsıma ve bir yadsımanın yadsınmasını görürüz. 

      Bir başka örnek olarak, materyalist felsefe örneğini 
vereceğiz. 

      Başlangıçta, bilisiz olduğu için kendi öz yadsımasını, yani 
idealizmi yaratan ilkel, kendiliğinden bir materyalizm 
buluyoruz. Ama eski materyalizmi yadsıyan idealizm, kendisi 
de çağdaş ya da diyalektik materyalizm tarafından 
yadsınacaktır, çünkü felsefe gelişmektedir ve bilimlerle birlikte 
idealizmin yıkımına yolaçmaktadır. Demek ki, burada da, 
olumlama, yadsıma ve yadsımanın yadsınmasını buluyoruz. 

      Bu çevrimi (cycle), toplumun evriminde de saptıyoruz. 

      Tarihin başlangıcında, bir ilkel komünist toplumun, sınıfsız, 
toprağın ortak mülkiyetine dayanan bir toplumun varlığını 
görüyoruz. Ama bu mülkiyet biçimi, üretimin gelişmesi için bir 
engel oluyor ve kendisi tarafından kendisinin yadsınmasını, 
yani sınıflı, özel mülkiyete ve insanın insan tarafından sömü-
rülmesine dayanan toplumu yaratıyor. Ama bu toplum da, 
kendi öz yadsımasını kendi içinde taşıyor, çünkü üretim 
araçlarının üstün bir gelişmesi, toplumun sınıflara bölünmesini 



 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
Felsefenin Başlangıç İlkeleri          Georges POLITZER 
 

Halk Kitaplığı                                              sayfa: 0190 
 
 
 
 
  
 
 
 
 
 
 

 

yadsımaya, özel mülkiyeti yadsıma zorunluluğuna götürüyor 
ve böylece çıkış noktasına geri geliyoruz: komünist toplumun 
zorunluluğu, ama başka bir düzeyde; başlangıçta, bir ürün eksik-
liğimiz vardı; bugün, çok yükselmiş bir üretim yeteneğimiz var. 

      Bu konuda, verdiğimiz bütün örneklerle, hep çıkış 
noktasına geri geldiğimize; ama başka bir düzey üzerinde, en 
yüksek bir düzey üzerinde (sarmal gelişme) geri geldiğimize 
dikkat edelim. 

      Böylece görüyoruz ki, çelişki, diyalektiğin büyük bir 
yasasıdır. Evrim uzlaşmaz karşıt güçlerin savaşımıdır. Şeyler, 
yalnız birbirlerine dönüşmekle kalmazlar, ama her şey kendi 
karşıtına dönüşür. Şeyler kendi kendileriyle uyum içinde 
değildir, çünkü şeylerde, birbirine karşı güçler arasında 
savaşım vardır, çünkü şeylerde bir iç çelişki vardır. 

      Not: Şuna çok dikkat etmemiz gerekir ki, olumlama, 
yadsıma, yadsımanın yadsınması, ancak diyalektik evriminin 
uğraklarının özetlenmiş ifadeleridir, ve her yerde bu üç 
aşamayı bulmak için dünyayı dolanmak gerekmez. Çünkü, 
onların hepsini her zaman bulamayacağız; ama bazan 
yalnızca birinciyi, bazan yalnızca ikinciyi bulacağız, çünkü 
evrim bitmiş değildir. Öyleyse, her şeyde, bu değişmeleri, 
böylesine mekanik biçimde aramamak gerekir. Ancak, özellikle 
şunu aklımızda tutalım ki, çelişki, diyalektiğin büyük yasasıdır. 
İşin özü budur. 

 

IV. DURUMU GÖZDEN GEÇİRELİM 

      Daha önceden de biliyoruz ki, diyalektik, iyi gözlemler ve 
iyi inceleme yapmamızı sağlayan bir düşünüş, uslamlama, 
çözümleme yöntemidir; çünkü diyalektik, her şeyin kaynağını 
araştırmaya ve onun tarihini anlatmaya bizi zorlar. 



 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
Felsefenin Başlangıç İlkeleri          Georges POLITZER 
 

Halk Kitaplığı                                              sayfa: 0191 
 
 
 
 
  
 
 
 
 
 
 

 

      Kuşkusuz, eski düşünüş yöntemi; gördüğümüz gibi, kendi 
zamanında zorunlu idi. Ama, diyalektik yöntemle incelemek, 
öğrenmeye çalışmak, yineleyelim, görünüşte hareketsiz olan 
her şeyin bir başlangıcı ve bir sonu olduğunu, her şeyde, "son 
olarak bütün görünüşteki raslantılara ve geçici geriye 
dönüşlere karşın, ilerleyici bir gelişmenin eninde sonunda 
belirmeye başladığı bir süreçler"[61] zincirinden başka bir şey 
olmadığını meydana çıkarmak demektir. 

      Yalnızca diyalektik, bizim, şeylerin gelişmesini ve evrimini 
anlamamıza izin verir; yalnızca o, eski şeylerin yıkımını ve 
yenilerinin doğuşunu anlamamızı sağlar. Yalnızca diyalektik, 
şeylerin karşıtlardan oluşmuş bütünler olduklarını bize 
öğreterek, onların gelişmesini, dönüşümleri içinde anlamamızı 
sağlar. Çünkü, diyalektik anlayışa göre, şeylerin doğal 
gelişmesi, yani evrim, birbirine karşı güçlerin ve ilkelerin sürekli 
savaşımıdır. 

      Öyleyse, diyalektiğe göre, birinci yasa, hareketin ve 
değişmenin "Hiçbir şey olduğu gibi kalmaz, hiçbir şey olduğu 
yerde kalmaz." kuralının saptanması, ortaya konulması ise de, 
şimdi biliyoruz ki, bu yasa, şeylerin yalnız birbirine dönüşerek 
değil, ama kendi karşıtlarına dönüşerek değişmesiyle 
açıklanır. Demek ki, çelişki, diyalektiğin büyük bir yasasıdır. 

      Diyalektik görüş açısından çelişkinin ne olduğunu 
inceledik; ama bazı açıklıklar getirmek ve sakınılması gereken 
bazı yanlışları belirtmek için, çelişki üzerinde tekrar durmalıyız. 

      Besbelli ki, her şeyden önce, gerçekle uyuşan şu 
olumlamaya, yani şeylerin kendi karşıtlarına dönüşmeleri 
olumlamasına kendimizi iyice alıştırmalıyız. Kuşkusuz bu, 
sağduyuya ters düşer, bizi şaşırtır, çünkü biz, eski metafizik 
yöntemle düşünmeye alışmışızdır. Ama bunun niçin böyle 
olduğunu gördük; örnekler yardımıyla, bunun gerçekte böyle 
olduğunu, ve şeylerin niçin kendi karşıtlarına dönüştüğünü 
ayrıntılı bir biçimde gördük. 



 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
Felsefenin Başlangıç İlkeleri          Georges POLITZER 
 

Halk Kitaplığı                                              sayfa: 0192 
 
 
 
 
  
 
 
 
 
 
 

 

      Onun için, şöyle denebilir ve iddia edilebilir: Eğer şeyler 
dönüşüyor, değişiyor ve evrim gösteriyorlarsa, bu, kendi 
kendileriyle çelişki halinde olmalarındandır, kendi içlerinde 
kendi karşıtlarını taşımalarındandır, kendi içlerinde karşıtların 
birliğini içermelerindendir. 

 

V. KARŞITLARIN BİRLİĞİ 

      Her şey, bir karşıtlar birliğidir. 

      Böyle bir şeyi iddia etmek, ilk bakışta, bir saçmalık gibi 
görünür. "Bir şey ile onun karşıtının ortak herhangi bir yanı 
yoktur.", genellikle böyle düşünülür. Ama, diyalektiğe göre, her 
şey, aynı zamanda, hem kendi kendisi, hem de karşıtıdır; her 
şey bir karşıtlar birliğidir, ve bunu iyice açıklamamız gerekir. 

      Karşıtların birliği, bir metafizikçi için, olanaksız bir şeydir. 
Ona göre şeyler, bir tek parçalı ve kendi kendileriyle uyumlu 
olarak yapılmışlardır, oysa şimdi biz, tersini iddia ediyoruz, 
yani şeyler iki parçadan -kendi kendileri ile kendi 
karşıtlarından- yapılmışlardır, şeylerde birbiriyle çatışan iki güç 
vardır, çünkü şeyler kendi kendileriyle uyumlu değildir; kendi 
kendileriyle çelişki halindedir, diyoruz. 

      Bilgisizlik ve bilim örneğini, yani bilgi örneğini alırsak, 
biliyoruz ki, bunlar metafizik görüş açısından tümüyle birbirine 
karşı ve birbirinin karşıtı olan iki şeydir. Bilgisiz bir kişi, bilgin 
değildir; bilgin bir kişi ise, bilgisiz değildir. 

      Bununla birlikte, eğer olgulara bakarsak, bu iki şeyin 
böylesine katı bir karşıtlığa yer vermediğini görürüz. Görürüz 
ki, önce bilgisizlik egemendi, sonra bilim geldi; burda da, bir 
şeyin kendi karşıtına, bilgisizliğin bilime dönüştüğünü 
saptıyoruz. 



 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
Felsefenin Başlangıç İlkeleri          Georges POLITZER 
 

Halk Kitaplığı                                              sayfa: 0193 
 
 
 
 
  
 
 
 
 
 
 

 

      Bilimsiz bilgisizlik, yüzde-yüz bilgisizlik yoktur. Bir birey, ne 
kadar bilgisiz olursa olsun, en azından nesneleri, yiyeceğini 
tanımasını bilir; hiçbir zaman mutlak bir bilgisizlik yoktur; 
bilgisizlik içinde her zaman bir bilim payı vardır. Bilim, daha 
tohum halinde bilgisizliğin içinde vardır; öyleyse, bir şeyin 
karşıtının, o şeyin kendi içinde olduğunu iddia etmek doğrudur. 

      Şimdi de bilimi görelim. Yüzde-yüz bir bilim olabilir mi? 
Hayır. Her zaman bilinmeyen bir şey vardır. Lenin "Bilginin 
konusu tükenmez". der; bu demektir ki, her zaman öğrenilecek 
bir şey vardır. Mutlak bilim yoktur. Her bilgi, her bilim, bir 
bilgisizlik payı içerir.[62] 

      Gerçekte varolan bilim ile bilgisizliğin bir karışımı, göreli bir 
bilgisizlik ve göreli bir bilimdir. 

      Öyleyse, burada, bu örnekte saptadığımız, şeylerin kendi 
karşıtlarına dönüşmeleri değil, ama aynı şeyde karşıtlarının ya 
da karşıtların birliğinin varlığıdır. 

      Daha önce gördüğümüz örnekleri yeniden alabiliriz: Yaşam 
ve ölüm, gerçek olan ve yanlış olan örneklerinde, birinde ve 
ötekinde; her şey olduğu gibi bir karşıtların birliğinin 
varolduğunu, yani her şeyin aynı zamanda hem kendi kendini, 
hem de karşıtını içinde taşıdığını gördük. Bunun için Engels 
diyecektir ki: 

      "Oysa araştırmada hiç şaşmadan daima bu görüş 
açısından yola çıkılırsa, artık bir daha kesin çözümler ve 
sonsuz gerçekler istemekten kesin olarak vazgeçilir; her 
zaman edinilen her bilginin zorunlu olarak sınırlı olma 
niteliğinin ve bu bilginin, içinde kazanılmış olduğu koşullara 
bağımlılığının bilincinde olunur; hala geçerli olan eski 
metafiziğin, doğru ve yanlış, iyi ve kötü, özdeş ve değişik, 
zorunlu ve olumsal gibi giderilemez karşıtlıklarının zorunlu 
etkisinden de kaçınılabilir artık; bilinir ki bu karşıtlıkların ancak 



 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
Felsefenin Başlangıç İlkeleri          Georges POLITZER 
 

Halk Kitaplığı                                              sayfa: 0194 
 
 
 
 
  
 
 
 
 
 
 

 

göreli bir değerleri vardır, şimdi doğru olarak tanınan şeyin gizli 
bir yanlış yanı da vardır ve bu, daha sonra ortaya çıkacaktır, 
tıpkı şimdilik yanlış tanınanın da doğru bir yanı olduğu ve bu 
doğru yanı yüzünden daha önce doğru sayılır olduğu gibi."[63] 

      Engels'in bu metni, diyalektiği ve karşıtların birliğinin 
gerçek anlamını nasıl anlatmak gerektiğini, bize çok iyi 
göstermektedir. 

 

VI. SAKINILACAK YANLIŞLAR 

      Yanlış anlamalara meydan vermemek için, diyalektiğin 
büyük yasası çelişkiyi, çok iyi açıklamak gerekir. 

      Her şeyden önce, onu, mekanik bir biçimde anlamamalıdır. 
Her bilgide, gerçeklik artı yanılgı ya da doğru artı yanlış 
bulunduğunu düşünmemek gerekir. 

      Bu yasa, böyle uygulansaydı, her düşüncede, her kanıda 
bir doğru yan artı bir yanlış yan vardır, "yanlış olanı çıkaralım, 
geriye doğru olan kalır, bu da iyidir diyenlere" hak verilirdi. Bu, 
sözde-marksist bazı çevrelerce söylenir; bu çevreler şöyle 
düşünür: Marksizm, kapitalizmde ekonomik yaşamı ellerinde 
tutan fabrikalar, tröstler, bankalar bulunduğunu göstermekte 
haklıdır; marksizm, bu ekonomik yaşamın kötü gittiğini 
söylemekte haklıdır; ama marksizmde yanlış olan, ekleyelim 
ki, sınıf savaşımıdır; sınıf savaşımı teorisini bir yana bırakalım, 
bakın nasıl iyi bir öğretimiz olacak. Gene denir ki, toplumun 
incelenmesine uygulanan marksizm haklıdır, doğrudur. "Ama 
ne diye diyalektiği karıştırmalı buna? İşte bu yanlış yanı, 
diyalektiği kaldıralım, marksizmin geri kalanını doğru olarak 
saklayalım!"  

      Bunlar, karşıtların birliğinin, mekanik yorumlarıdır. 



 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
Felsefenin Başlangıç İlkeleri          Georges POLITZER 
 

Halk Kitaplığı                                              sayfa: 0195 
 
 
 
 
  
 
 
 
 
 
 

 

      İşte başka bir örnek daha: Proudhon, bu karşıtlar teorisini 
öğrendikten sonra, her şeyde, bir iyi, bir de kötü yan olduğunu 
düşünüyordu. Bunun için, toplumda, burjuvazinin ve 
proletaryanın bulunduğunu belirterek, kötü olanı, yani 
proletaryayı kaldıralım, diyordu. Böylece, parçalı (parcellaire) 
mülkiyeti yaratacak, yani proleterlere mülk sahibi olma 
olanağını verecek olan krediler sistemini kurdu; artık, 
böylelikle, yalnız burjuvalar olacaktı ve toplum da iyi olacaktı. 

      Bununla birlikte, biz çok iyi biliyoruz ki, burjuvasız 
proletarya yoktur ve burjuvazi, ancak proletarya ile vardır: 
bunlar, birbirinden ayrılamayan iki karşıttırlar. Bu karşıtların 
birliği, içte olan, gerçek bir birliktir, ayrılmaz bir birliktir. 
Öyleyse, karşıtları ortadan kaldırmak, onları birbirinden kesip 
ayırmak yeterli değildir. İnsanın insan tarafından sömürüsüne 
dayanan bir toplumda, zorunlu olarak birbiriyle uzlaşmaz iki 
sınıf vardır: antikçağda, efendiler ve köleler, ortaçağda 
senyörler ve serfler, bugün de burjuvazi ve proletarya. 

      Kapitalist toplumu kaldırmak için sınıfsız toplumu kurmak 
için, hem burjuvaziyi, hem de proletaryayı kaldırmak gerekir - 
özgür insanlara, maddi bakımdan ve kafa bakımından daha 
gelişmiş bir toplum yaratma olanağını sağlamak ve 
hasımlarının ileri sürdükleri gibi "yoksullukta eşitlikçi" bir 
komünizm yaratmak için değil, üstün toplum biçimine doğru 
yolalmak için. 

      Demek ki, karşıtların birliğini açıkladığımız ya da onu bir 
örneğe, bir incelemeye uyguladığımız zaman, çok dikkat etmek 
zorundayız. Her yerde ve her zaman, örneğin, yadsımanın 
yadsınmasını bulmak ve mekanik bir biçimde uygulamak 
istemekten her yerde ve her zaman karşıtların birliğini görmek 
istemekten kaçınmalıdır; çünkü bizim bilgilerimiz, genellikle çok 
sınırlıdır ve bizi çıkmaza sürükleyebilir.  

      Önemli olan ilke şudur : Diyalektik ve diyalektiğin yasaları, 
şeylerin evrimini ve bu evrimi belirleyen güçleri, yani karşıtları 



 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
Felsefenin Başlangıç İlkeleri          Georges POLITZER 
 

Halk Kitaplığı                                              sayfa: 0196 
 
 
 
 
  
 
 
 
 
 
 

 

bulup ortaya çıkarmak için, bizi, şeyleri incelemeye zorlar. 
Demek ki, şeylerin içinde saklı bulunan karşıtların birliğini 
incelememiz gerekir ve bu karşıtların birliği, bir olumlama, 
hiçbir zaman mutlak bir olumlama değildir, çünkü o kendi 
içinde bir yadsıma payını içerir, demeye gelir. İşte işin özü 
budur: Şeyler, kendi öz karşıtlarını içlerinde taşıdıkları içindir 
ki, değişir, başka şeye dönüşürler. Yadsıma "çözücü"dür 
(dissolvant), o olmasaydı, şeyler değişmeyeceklerdi. Ve 
gerçekte şeyler, dönüştüklerine göre, kendi içlerinde çözücü 
bir ilke taşıyor olmaları gerekir. Şeylerin değiştiğini 
gördüğümüze göre, böyle çözücü bir ilkenin varlığını önceden 
kabul edebiliriz, ama şeyin kendisini inceden inceye 
incelemeden bu ilkeyi bulup çıkaramayız, çünkü bu ilke, her 
şeyde aynı görünüme sahip değildir. 

 

VII. DİYALEKTİĞİN PRATİK SONUÇLARI 

      O halde, diyalektik, pratikte, bizi şeyleri yalnızca bir tek 
yanıyla değil, ama her iki yanıyla dikkate almaya, yanlışsız 
doğruyu; bilgisiz bilimi asla düşünmemeye zorlar. Metafiziğin 
büyük yanılgısı, şeyleri yalnızca bir yanıyla düşünmek tekyanlı 
yargılamaktır. Ve biz, şeyleri, tek yanından gördüğümüz 
ölçüde yanlışlar yaparız ve çok sık yanlış yapıyorsak, bu, 
tekyanlı düşünüş tarzını tutmamızdandır. 

      İdealist felsefe, dünyanın yalnızca insanların fikirlerinde 
olduğunu ileri sürerse, gerçekten de, yalnızca bizim 
düşüncemizde bulunan şeylerin varolduğunu kabul etmek 
gerekir. Doğrudur bu. Ama idealizm tekyanlıdır, (sorunun) 
yalnız bu yanını görür. O, yalnızca, gerçekte olmayan şeyleri 
türeten insanı görür ve bundan, bizim fikirlerimizin dışında 
hiçbir şeyin varolmadığı sonucuna varır. İdealizm, insanın bu 
yetisini belirtmekte haklıdır, ama pratiğin ölçütünü 
uygulamadığından, yalnızca bunu görür. 



 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
Felsefenin Başlangıç İlkeleri          Georges POLITZER 
 

Halk Kitaplığı                                              sayfa: 0197 
 
 
 
 
  
 
 
 
 
 
 

 

      Metafizik materyalizm de yanılır, çünkü o da, yalnızca 
sorunların tekyanını görür. Evreni bir mekanik gibi görür. 
Mekanik bilimi var mıdır? Evet! Büyük bir rol oynar mı? Evet! 
Şu halde metafizik materyalizm bunu söylemekte haklıdır, ama 
yalnız mekanik hareketi görmek, bir yanılgıdır. 

      Biz, doğal olarak şeylerin ve insanların yalnız bir tek 
yanlarını görmeye sürüklenmişizdir. Bir arkadaşımıza değer 
biçerken, hemen hemen her zaman onun yalnız iyi ya da kötü 
yanını görürüz. Birini de, ötekini de görmek gerekir, yoksa 
örgütler içinde kadrolar oluşturmak olanaklı olmazdı. Siyasal 
pratikte, tekyanlı yargılama yöntemi sekterlikle sonuçlanır. 
Gerici bir örgütten bir hasımla karşılaştığımızda, onun 
hakkında liderlerine göre karar veririz. Ama bununla birlikte, o, 
dertli, kırgın, saf, küçük bir memur olabilir, ve biz, onu, büyük 
bir faşist patron gibi düşünmemeliyiz. Bu düşünme yöntemi, 
patronların kendilerine de uygulanabilir; onlar bize kötü 
görünüyorlarsa da, kendileri de toplum yapısının baskısı 
altındadırlar, başka toplumsal koşullarda başka türlü 
olabilirlerdi. 

      Eğer karşıtların birliğini düşünürsek, şeyleri çeşitli 
yönleriyle ele alırız. Öyleyse görürüz ki, bu, gerici, bir yanıyla 
gericidir; ama öteki yanıyla bir emekçidir ve onda bir çelişki 
vardır. Bu durumda, o örgüte neden katıldığı aranır ve bulunur 
ve gene, o örgüte neden katılmaması gerektiği araştırılır. Ve 
böylece, daha az sekter olan bir biçimde değerlendirir ve 
tartışırız. 

      Öyleyse diyalektiğe uygun olarak, şeyleri, görülebilen 
bütün açılardan dikkate almalıyız. 

      Teorik sonuç olarak ve özetlemek için diyeceğiz ki: Şeyler 
değişirler, çünkü bir iç çelişkiyi (kendi kendilerini ve kendi 
karşıtlarını) içlerinde bulundururlar. Karşıtlar çatışma 
halindedirler ve değişmeler bu çatışmalardan doğar; böylece 
değişme, çatışmanın çözümüdür.  



 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
Felsefenin Başlangıç İlkeleri          Georges POLITZER 
 

Halk Kitaplığı                                              sayfa: 0198 
 
 
 
 
  
 
 
 
 
 
 

 

      Kapitalizm de, proletarya ile burjuvazi arasındaki bu iç 
çelişkiyi, bu çatışmayı içinde taşır; değişme, çatışma ile 
açıklanır ve kapitalist toplumun sosyalist topluma dönüşmesi 
çatışmanın ortadan kaldırılmasıdır. 

      Çelişki olan her yerde değişme vardır, hareket vardır. 
Çelişki olumlamanın yadsınmasıdır, ve üçüncü basamak 
yadsımanın yadsınması elde edildiğinde, çözüm ortaya çıkar, 
çünkü, bu anda çelişkinin nedeni elenmiş, aşılmıştır. 

      Öyleyse denilebilir ki, bilimler yani kimya, fizik, biyoloji, vb. 
kendi özel değişme yasalarını inceliyorlarsa, diyalektik de 
daha genel değişme yasalarını inceler. Engels diyor ki: 

      "Gerçekte diyalektik, doğanın, insan toplumunun ve 
düşüncenin genel hareket ve gelişme yasaları biliminden 
başka bir şey değildir."[64]  

 

 

 

 

OKUMA PARÇALARI 

      Friedrich Engels, Anti-Dühring, Onüçüncü Bölüm, Diyalektik 
Yadsımanın Yadsınması; Ondördüncü Bölüm, Sonuç s. 204-223. 

      V. İ. Lenin, "Karl Marx" -Diyalektik-. (Bkz: Marx-Engels-
Marksizm, Sol Yayınları, Ankara 1990, s. 21-24.) 

 



 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
Felsefenin Başlangıç İlkeleri          Georges POLITZER 
 

Halk Kitaplığı                                              sayfa: 0199 
 
 
 
 
  
 
 
 
 
 
 

 

 

Dipnotlar 

[57] "Nesneleri dinginlik durumunda ve cansız, her biri kendi başına, 
biri ötekinin yanında ve biri ötekinden sonra olarak düşündüğümüz 
sürece, kuşkusuz onlarda hiçbir çelişki ile karşılaşmayız. Burada 
kısmen ortak, kısmen farklı, hatta birbiriyle çelişik, ama bu takdirde, 
farklı şeylere dağıtılmış ve bunun sonucu kendinde çelişki içermeyen 
bazı özgülükler buluruz. Bu gözlem alanı sınırları içinde, işimizi 
alışılmış metafizik düşünce biçimi ile yürütebiliriz. Ama nesneleri 
hareketleri, değişmeleri, yaşamları, birbirleri üzerindeki karşılıklı 
etkileri içinde düşünmeye başladığımız andan başlayarak durum 
iyiden iyiye değişir. Burada birdenbire çelişkiler içine düşeriz." 
(Friedrich Engels, Anti-Dühring, s. 192-193. 

[58] Friedrich Engels, Anti-Dühring, s. 193-194. 

[59] (René Maublanc'ın La Vie Ouvrière, 14 Ekim 1937'deki 
makalesine bakınız. 

[60] Karl Marx-Friedrich Engels, Komünist Manifesto ve Komünizmin 
İlkeleri, Sol Yayınları, Ankara 1993, s. 122. 

[61] F. Engels, Ludwig Feuerbach ve Klasik Alman Felsefesinin 
Sonu, s. 43. 

[62] "Bilimlerin tarihi, yanılgının ilerletici dıştalanmasının tarihidir, yani 
yanılgının yerini başka yeni bir yanılgının, ama gittikçe daha az 
saçma olan bir yanılgının almasının tarihidir." (Engels) 

[63] F. Engels, Ludwig Feuerbach ve Klasik Alman Felsefesinin 
Sonu, s. 43. 

[64] Friedrich Engels, Anti-Dühring, s. 218.  

 



 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
Felsefenin Başlangıç İlkeleri          Georges POLITZER 
 

Halk Kitaplığı                                              sayfa: 0200 
 
 
 
 
  
 
 
 
 
 
 

 

 

 

 

BEŞİNCİ BÖLÜM 

DÖRDÜNCÜ YASA: 

NİCELİĞİN NİTELİĞE DÖNÜŞMESİ 
YA DA 
SIÇRAMALI İLERLEME YASASI 
 

 

I .     Reformlar mı, devrim mi? 

            1. Siyasal kanıtlama. 

            2. Tarihsel kanıtlama. 

            3. Bilimsel kanıtlama. 

II.     Tarihsel materyalizm. 

            1.Tarihi nasıl açıklamak gerekir? 

            2.Tarih insanların eseridir. 

 

 



 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
Felsefenin Başlangıç İlkeleri          Georges POLITZER 
 

Halk Kitaplığı                                              sayfa: 0201 
 
 
 
 
  
 
 
 
 
 
 

 

 

      DİYALEKTİĞİN tarihe uygulanması sorununu ele almadan 
önce, diyalektiğin son bir yasasını incelememiz gerekiyor. 

      Bu inceleme, bize, yadsımanın yadsınmasının ne 
olduğunu ve karşıtların birliğinin ne olduğunu daha önce 
gördüğümüz için, kolay gelecektir. 

      Her zamanki gibi, gene örneklerle başlayalım. 

 

I. REFORMLAR MI, DEVRİM Mİ? 

      Toplumdan sözedilirken şöyle denir: reformlar mı yapmalı, 
yoksa devrim mi? Kapitalist toplumu, sosyalist topluma 
dönüştürmek için, bu amaca, birbirini izleyen reformlarla mı, 
yoksa ani bir dönüşümle, yani devrimle mi ulaşmak gerekeceği 
konusunda tartışılır. 

      Bu sorun karşısında, daha önce öğrendiklerimizi 
anımsayalım. Her dönüşüm, birbirine karşı güçlerin 
savaşımıdır. Eğer bir şey gelişiyorsa, bu, her şey bir karşıtlar 
birliği olduğuna göre, kendi içinde kendi karşıtını 
taşımasındandır. Karşıtların savaşımı ve bir şeyin başka bir 
şeye dönüşmesi saptanılır. Peki bu dönüşüm nasıl olur? 
Burada, yeni bir sorun ortaya çıkar. Düşünülebilinir ki, bu 
dönüşüm, azar azar, bir dizi küçük dönüşümlerle gerçekleşir: 
yeşil elma, ilerleyen bir dizi küçük değişikliklerle olgun elma 
haline dönüşür. 

      Pek çok kişi, bunun gibi, toplumun yavaş yavaş 
dönüştüğünü, bir dizi böyle küçük dönüşümlerin sonucu olarak 
kapitalist toplumun, sosyalist topluma dönüşeceğini düşünür. 
Bu küçük dönüşümler, reformlardır ve bunların tümü, bu 



 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
Felsefenin Başlangıç İlkeleri          Georges POLITZER 
 

Halk Kitaplığı                                              sayfa: 0202 
 
 
 
 
  
 
 
 
 
 
 

 

derece derece gerçekleşen küçük değişimlerin toplamı, bize, 
yeni bir toplum verecektir. 

      Bu teoriye, reformculuk denir. Bu teorilerden yana olanlara 
da, reformlar istedikleri için değil, reformların yeterli olduğunu 
ve bu reformların birikerek yavaş yavaş belli olmadan toplumu 
dönüştüreceğini düşündükleri için, reformcu adı verilir. 

      Bu teorinin, ne derece doğru olduğunu araştıralım: 

      1. Siyasal kanıtlama. Olaylara, yani başka ülkelerde 
yapılanlara bakarsak, bu sistemin, denendiği yerlerde başarılı 
olmadığını görürüz. Kapitalist toplumun dönüşümü bir tek 
ülkede başarılmıştır: SSCB'de; ve görüyoruz ki, bu, orada da, 
bir dizi reformlarla değil, devrimle olmuştur. 

      2. Tarihsel kanıtlama. Genel bir biçimde şeylerin, küçük 
değişikliklerle, reformlarla dönüştükleri doğru mudur? 

      Gene olaylara bakalım. Tarihsel değişmeleri incelersek, 
bunların belirsizce oluşmadığını ve sürekli olmadığını görürüz. 
Bir an gelir, değişme, küçük değişiklikler yerine, ani bir 
sıçrayışla yapılır. 

      Toplumlar tarihinde kaydettiğimiz çarpıcı olaylar, ani 
değişiklikler, devrimlerdir. 

      Diyalektiği bilmeyenler bile, zamanımızda, tarihte zorlu 
değişmelerin meydana gelmiş olduğunu bilirler; bununla 
birlikte, 17. yüzyıla kadar, "doğanın sıçramalar yapmadığı", 
atlamalar yapmadığı sanılıyordu; değişmelerin sürekliliği 
içindeki ani değişiklikleri görmek istemiyorlardı. Ama bilim işin 
içine karıştı ve olgular gösterdi ki, değişmeler ani olmaktadır. 
1789 Devrimi, insanların gözlerini daha iyi açtı; bu devrimin 
kendisi, geçmişle ansızın kopmanın apaçık bir örneğiydi. Ve 
bundan sonra, tarihin bütün kesin belirleyici aşamalarının, 



 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
Felsefenin Başlangıç İlkeleri          Georges POLITZER 
 

Halk Kitaplığı                                              sayfa: 0203 
 
 
 
 
  
 
 
 
 
 
 

 

önemli, sert, ani altüst oluşlar olduğunun farkına varıldı. 
Örneğin: şu ve bu devlet arasındakiler ne kadar dostça olursa 
olsun, giderek soğuyor, gerginleşiyor, iyice kötüleşiyor, bir 
düşmanlık niteliği kazanıyordu - ve olayların sürekliliğinde ani 
kopuş, yani savaş geliyordu. Ya da Almanya'da 1914-1918 
Savaşından sonra, faşizm derece derece yükseldi, sonra bir 
gün Hitler iktidarı aldı: Almanya yeni bir tarihsel aşamaya girdi. 

      Bugün, bu ani değişiklikleri yadsımayanlar, ileri sürerler ki, 
bunlar raslantılardır; bir raslantı, olan ve olmayabilir olan bir şeydir. 

      Toplumların tarihindeki devrimler işte böyle açıklanır. 
"Onlar birer raslantıdır". 

      Örneğin Fransa tarihiyle ilgili olarak, Fransız Devriminin 
meydana gelişi, XVI. Louis'nin zihniyetiyle ve zayıf, yumuşak 
bir adam olmasıyla açıklanır; "güçlü bir adam olsaydı, bu 
devrim olmayacaktı" denir: Hatta, eğer, Varennes'deki yemeği 
o kadar uzun sürmeseydi onu tutuklayamayacaklardı ve tarihin 
akışı değişmiş olacaktı, diye yazılır. Demek ki, Fransız devrimi 
bir raslantıdır, denir.  

      Diyalektik; tersine, devrimlerin zorunluluğunu kabul eder. 
Elbette ki, sürekli değişmeler vardır, ama bunlar, birikerek, 
sonunda ani değişiklikler meydana getirmeye başlarlar. 

      3. Bilimsel kanıtlama. Su örneğini alalım. Sıfır dereceden 
başlayalım ve suyun ısısını, 1, 2, 3 derecelerden 98 dereceye 
kadar yükseltelim: değişme süreklidir. Ama bu böyle 
sonsuzcasına sürebilir mi? Daha çıkalım, 99 dereceye gelelim; 
ama 100 dereceye geldik mi ani bir değişme göreceğiz: su, 
buhar haline dönüşür. 

      Eğer ters yönde, 99 dereceden 0 dereceye doğru inersek, 
gene sürekli bir değişme olacak, ama bu yönde de sonsuzcasına 
inemeyiz, çünkü 0 derecede su, buz haline dönüşür. 



 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
Felsefenin Başlangıç İlkeleri          Georges POLITZER 
 

Halk Kitaplığı                                              sayfa: 0204 
 
 
 
 
  
 
 
 
 
 
 

 

      1 dereceden 99 dereceye kadar su, daima su olarak kalır, 
yalnızca ısısı değişir. Bu, nicel değişiklik denilen değişmedir ve 
"ne kadar?" sorusuna, yani suda "ne kadar ısı var?" sorusuna 
karşılık verir. Ama su, buz ya da su buharı haline dönüştüğü 
zaman, burada, bir nitel değişiklik vardır, bir nitelik değişmesi 
olmuştur. O, artık su değildir, buz ya da buhar olmuştur. 

      Bir şeyin yapısı değişmediği zaman, nicel bir değişiklik 
vardır (su örneğinde ısının bir derece değişmesi, bir yapı 
değişmesi olmadığı gibi). Ama şey, yapısını değiştirirse, yani 
şey başka bir şey olursa, buradaki değişme nitel değişikliktir. 

      Öyleyse görüyoruz ki, şeylerin evrimi sonsuzcasına nicel 
olamaz; şeyler dönüşürken, sonunda, nitel bir değişikliğe 
uğrarlar: Nicelik, nitelik haline dönüşür. Bu, genel bir yasadır. 
Ama, gene her zaman olduğu gibi, yalnızca bu soyut formülle 
yetinmemek gerekir. 

      Engels, Anti-Dühring'in "Diyalektik, Nicelik ve Nitelik" 
bölümünde, doğa bilimlerinde olduğu gibi, her şeyde, "nicel 
değişmenin bazı noktalarında, birdenbire nitel bir dönüşümün 
oluştuğu"[65] yasasının şaşmazlığının, doğruluğunun gerçek-
lendiğini bize anlatacak pek çok örnek verir. 

      İşte Fransız Ansiklopedisi'nin VII. cildinde H. Wallon'un 
(Engels'i kaynak göstererek) verdiği yeni bir örnek: Sinirsel 
enerji bir çocukta birikerek gülmeye yolaçar; ama eğer gülme 
büyümeye devam ederse, gözyaşı krizine dönüşür; böylece 
çocuklar coşarlar, aşırı uyarılmış bir duruma gelirler, fazla 
gülerler ve sonunda ağlamaya başlarlar. 

      Son olarak, iyi bilinen bir örneği, herhangi bir seçim için 
adaylığını koyan bir adam örneğini vereceğiz. Eğer salt 
çoğunluğu elde etmek için 4.500 oy gerekli ise, aday 4.499 
oyla seçilmemiş olur; bir adaydı, bir aday olarak kalır. Bir oy 



 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
Felsefenin Başlangıç İlkeleri          Georges POLITZER 
 

Halk Kitaplığı                                              sayfa: 0205 
 
 
 
 
  
 
 
 
 
 
 

 

daha aldığında, bu nicel değişiklik, nitel bir değişmeyi belirler; 
çünkü adayken, seçilmiş olur. 

      Bu yasa, reformlar mı, devrim mi sorusunun çözümünü getirir 
bize. Reformcu şöyle der: "Ancak raslantılar sonucu olabilir şeyler 
istiyorsunuz, ütopyacısınız siz." Olmayacak şeyleri düşleyenlerin 
kimler olduğunu, bu yasa, bize, çok iyi gösteriyor. Doğa 
olaylarının ve bilimin incelenmesi bize gösterir ki, değişmeler 
sonsuzcasına sürekli değildir, ama belirli bir anda, değişme, ani 
olur. Bunu, biz keyfimize bağlı olarak ileri sürmüyoruz; bunu, 
bilim, doğa, gerçek ortaya çıkarıyor. Bu ani değişiklikte, bizim 
nasıl bir rol oynadığımız sorulabilir. 

      Diyalektiği tarihe uygulayarak, bu soruyu yanıtlayacak ve 
bu sorunu geliştireceğiz. İşte diyalektik materyalizmin çok ünlü 
bir bölümüne, tarihsel materyalizme gelmiş bulunuyoruz. 

 

II. TARİHSEL MATERYALİZM 

      Tarihsel materyalizm nedir? Diyalektiğin ne olduğu bilindiğine 
göre, tarihsel materyalizm, kısaca, bu diyalektik yöntemin insan 
toplumlarının tarihine uygulanmasıdır, diyebiliriz. 

      Bunu iyi anlamak için, tarihin ne olduğunu belirtmek 
gerekir. Tarih diyen, değişme ve toplumda değişme der. 
Toplumun bir tarihi vardır ve o, bu tarih boyunca, sürekli olarak 
değişir; biz, bu akış içinde büyük olayların ortaya çıktığını 
görüyoruz. O zaman şöyle bir durum ortaya çıkar: mademki, 
tarihte, toplumlar değişiyor, bu değişiklikler nasıl açıklanır? 

1. Tarih nasıl açıklanır? 



 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
Felsefenin Başlangıç İlkeleri          Georges POLITZER 
 

Halk Kitaplığı                                              sayfa: 0206 
 
 
 
 
  
 
 
 
 
 
 

 

      İnsan kendi kendine şöyle sorar: "Savaşların yeniden 
ortaya çıkmasının nedeni ne olabilir? İnsanlar, barış içinde 
yaşayabilmeliydiler!" 

      Bu sorulara materyalistçe yanıtlar vereceğiz. 

      Savaş, bir kardinalin açıklamasına göre tanrının bir 
cezasıdır; bu, idealistçe bir yanıttır, çünkü olayları, tanrı ile 
açıklamaktadır; bu, tarihi, ruh yoluyla açıklamak demektir. 
Buna göre, tarihi yaratan ve yapan ruhtur. 

      Tanrısal iradeden sözetmek de, gene idealistçe bir yanıttır. 
Hitler de, Mein Kampf'ında, tarih, tanrısal iradenin eseridir 
diyor bize, ve doğum yerini Avusturya sınırına koyduğu için bu 
iradeye teşekkür ediyor. 

      Tanrıyı ya da tanrısal iradeyi, tarihin sorumlusu olarak 
göstermek, kolay bir teoridir: İnsanlar hiçbir şey yapamazlar ve 
dolayısıyla, savaş karşısında elimizden hiçbir şey gelmez, 
buna razı olmak gerekir! 

      Bilimsel açıdan, böyle bir teoriyi savunabilir miyiz? Bu 
teorinin tanıtını, olgularda bulabilir miyiz? Hayır. 

      Materyalist, bu tartışmada, ilkin, tarihin, tanrının eseri 
olmadığını, ama insanların eseri olduğunu olumlar. Öyleyse, 
insanlar, tarih üzerinde etkili olabilirler ve savaşı önleyebilirler.  

2. Tarih insanların eseridir. 

      "İnsanlar, her biri bilinçli olarak istedikleri kendi amaçlarını 
izleyerek, bu tarih nasıl bir biçim alırsa alsın, kendi tarihlerini 
yaparlar, ve işte bu başka başka doğrultularda etki yapan 
sayısız iradenin ve bunların dış dünya üzerindeki çeşitli 
yankılarının bileşkesi, tarihi oluşturur. Öyleyse burada da 
önemli olan sayısız bireyin ne istediğidir. İrade, tutku ile ya da 



 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
Felsefenin Başlangıç İlkeleri          Georges POLITZER 
 

Halk Kitaplığı                                              sayfa: 0207 
 
 
 
 
  
 
 
 
 
 
 

 

düşünme ile belirlenir. Ama, kendileri de doğrudan tutkuyu ya 
da düşünmeyi belirleyen araçlar çok değişik niteliktedir. ... Öte 
yandan, ... etkin insanların beyinlerinde hangi tarihsel 
nedenlerin bu güdülere dönüştüğünü kendi kendine sorabilir 
insan."[66] 

      Engels'in bu metni, bize, insanların, kendi iradelerine göre 
davrandıklarını, ama bu iradelerin hep aynı yönde olmadığını 
söylüyor. Öyleyse insanların eylemlerini belirleyen, bunları 
yapan nedir? Onların iradeleri, niçin aynı yönde olmuyor? 

      Bazı idealistler, tarihi, insanların eylemleri yapar ve bu 
eylem onların iradesinin sonucudur demeye razı olacaklardır: 
bu, işi, eylemi belirleyen iradedir, bizim irademizi belirleyen ise 
düşüncelerimiz ya da duygularımızdır. Bunun arkasında şu 
süreci buluyoruz: fikir-irade-eylem, ve işi, eylemi açıklamak 
için, belirleyici neden olan fikri araştırmak üzere ters bir yön 
izleyeceğiz. 

      Burada hemen belirtelim ki, büyük adamların ve öğretilerin 
etkisi yadsınamaz, ama bunu açıklamaya gerek vardır. Bunu 
açıklayan, fikir-irade-eylem süreci değildir. Bunun gibi, bazıları, 
18. yüzyılda, Diderot ve ansiklopedicilerin, halk içinde, insan 
hakları teorisini yayarak, bu fikirlerle insanların iradesini 
ayarttıklarını ve onları kazandıklarını, bu insanların da sonuç 
olarak, devrimi yaptıklarını ileri sürerler; aynı şekilde, SSCB'de 
de, Lenin'in fikirleri yayılmıştı, insanlar bu fikirlere uygun olarak 
davrandılar, eylemde bulundular, derler. Bundan, devrimci 
fikirler olmasaydı, devrim de olmazdı sonucu çıkar. Bu görüş, 
tarihin devindirici gücü büyük önderlerin fikirleridir, tarihi büyük 
önderler yapar diyen görüştür. Action Française'in formülünü 
bilirsiniz: "Fransa'yı 40 kral yaptı"; öte yandan, kralların pek 
fazla "fikir"leri olmadığı da eklenebilirdi. 

      Bu soru hakkında, materyalist bakış açısı nedir? 



 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
Felsefenin Başlangıç İlkeleri          Georges POLITZER 
 

Halk Kitaplığı                                              sayfa: 0208 
 
 
 
 
  
 
 
 
 
 
 

 

      18. yüzyıl materyalizmi ile çağdaş materyalizm arasında 
birçok ortak noktalar bulunduğunu, ama eski materyalizmin 
idealist bir tarih teorisi olduğunu görmüştük. 

      İster açıkça idealist olsun, ister tutarsız bir materyalizmin 
arkasına gizlenerek idealist olsun, şimdi gördüğümüz ve tarihi 
açıklama havasındaki idealist teori, hiçbir şeyi açıklamaz. 
Çünkü, eyleme iten nedir? 

      "Eski materyalizm" diyor Engels "her şeyi eylemin 
güdülerine göre yargılar, tarihsel bir etki oluşturan insanları 
soylu olan ve soylu-olmayan ruhlar olarak ayırır ve sonra da 
düzenli olarak soyluların hep aldandıklarını, soylu 
olmayanların da galip geldiklerini saptar, eski materyalizme 
göre tarihin incelenmesinden hiçbir ders alınamayacağı 
düşüncesi de bundan ileri gelir, ve bize göre ise, tarih 
alanında; eski materyalizm kendi kendisiyle uyumlu değildir, 
çünkü devindirici güçlerin ardında ne olduğunu, devindirici 
güçlerin kendi devindiricilerinin de neler olduklarını 
inceleyeceğine, tarihte etkin ülküsel (idéales) devindirici güçleri 
son nedenler olarak alır."[67] 

      İrade, fikirler, ileri sürülür. Ama niçin 18. yüzyılın filozofları, 
açıkça bu fikirdeydiler? Eğer marksizmi ortaya koymaya 
çalışsalardı, onları kimse dinlemezdi, çünkü o çağda, insanlar, 
bunu kavrayamazdı. Yalnız fikirlerin verilmesi yetmiyor, 
bunların kavranılması da gerekir; öyleyse fikirleri kabul edecek 
ve ayrıca onlara biçim verecek belirli çağlar vardır. 

      Daima söylüyoruz ki, fikirlerin büyük bir önemi vardır, ama 
onların nereden geldiğini görebilmeliyiz. 

      Şu halde, bu fikirleri veren nedenlerin neler olduğunu, son 
tahlilde, tarihin devindirici güçlerinin neler olduğunu araştırmalıyız.  

 



 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
Felsefenin Başlangıç İlkeleri          Georges POLITZER 
 

Halk Kitaplığı                                              sayfa: 0209 
 
 
 
 
  
 
 
 
 
 
 

 

 

OKUMA PARÇALARI 

      Friedrich Engels, Anti-Dühring, Onikinci Bölüm, "Diyalektik, 
Nicelik ve Nitelik", s. 191-203. 

      V. İ. Lenin, "Diyalektik Sorunu Üzerine", Materyalizm ve 
Ampiryokritisizm, s. 412-418. 

      F. Engels, Ludwig Feuerbach ve Klasik Alman Felsefesinin 
Sonu, Dördüncü Bölüm, "Diyalektik Materyalizm", s. 40 vd.. 

 

 

YOKLAMA SORULARI 

      BİRİNCİ BÖLÜM 

      1. Metafizik yöntem nereden gelir? 

      2. Diyalektik yöntem nereden gelir? 

      3. Metafizik materyalizm niçin ve nasıl diyalektik 
materyalizme dönüştü? 

      4. Hegel ile Marx arasındaki felsefe bakımından ilişkiler 
nelerdir? 

      İKİNCİ BÖLÜM 

      1. Mekanik değişme nedir? 



 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
Felsefenin Başlangıç İlkeleri          Georges POLITZER 
 

Halk Kitaplığı                                              sayfa: 0210 
 
 
 
 
  
 
 
 
 
 
 

 

      2. Diyalektik, değişmeyi nasıl anlar? 

      ÜÇÜNCÜ BÖLÜM 

      1. Diyalektik, değişmeyi nasıl anlar? (Birinci dersin yanıtını, 
bu dersin yanıtı ile karşılaştırınız.) 

      2. Tarihsel gelişme nedir? 

      3. Şeyler niçin ve nasıl başka bir şeye dönüşürler? 

      DÖRDÜNCÜ BÖLÜM 

      Diyalektiği nasıl anlamamalıyız? 

      BEŞİNCİ BÖLÜM 

      1. Diyalektik nedir? 

      2. Diyalektiğin yasaları nelerdir? 

 

 

Dipnotlar 

[65] Friedrich Engels, Anti-Dühring, s. 208. 

[66] F. Engels, Ludwig Feuerbach ve Klasik Alman Felsefesinin 
Sonu, s. 47. 

[67] F. Engels, Ludwig Feuerbach ve Klasik Alman Felsefesinin 
Sonu, s. 47-48. 

 



 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
Felsefenin Başlangıç İlkeleri          Georges POLITZER 
 

Halk Kitaplığı                                              sayfa: 0211 
 
 
 
 
  
 
 
 
 
 
 

 

 

 

 

BEŞİNCİ KISIM 

TARİHSEL MATERYALİZM 

 

BİRİNCİ BÖLÜM 

TARİHİN DEVİNDİRİCİ GÜÇLERİ 

 

 

I .     Sakınılması gereken yanlış bir düşünce. 

II .    "Toplumsal varlık" ve bilinç. 

III .   İdealist teoriler. 

IV .    "Toplumsal varlık" ve yaşam koşulları. 

V .    Sınıf savaşımları; tarihin devindiricisi. 

 

 

 



 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
Felsefenin Başlangıç İlkeleri          Georges POLITZER 
 

Halk Kitaplığı                                              sayfa: 0212 
 
 
 
 
  
 
 
 
 
 
 

 

      

 FİKİRLERİMİZ nereden gelir sorusuyla birlikte, 
araştırmalarımızı da daha ilerilere götürmek gerekir. 18. yüzyıl 
materyalistleri gibi, "karaciğerin safrayı salgıladığı gibi beynin 
de düşünceyi salgıladığı"nı düşünürsek, bu soruya da, 
doğanın ruhu yarattığı, dolayısıyla fikirlerimizin doğanın 
ürünleri olduğu, beynin ürünleri olduğu yanıtını veririz. 

      Öyleyse şöyle denecektir: Tarihi, kendi iradeleri tarafından 
itilen insanların eylemi yapar; iradeleri ise o insanların 
fikirlerinin ifadesidir, fikirlerin kendileri ise insanların beyninden 
gelir. Ama dikkat!  

 

I. SAKINILMASI GEREKEN YANLIŞ BİR DÜŞÜNCE 

      Biz, Büyük Devrimi, filozofların beyinlerinde doğmuş 
fikirlerin uygulanmasının bir sonucudur diye açıklarsak, bu, 
sınırlı, yetersiz bir açıklama ve materyalizmin kötü bir 
uygulaması olur. 

      Çünkü görülmesi gereken şudur: bu çağın düşünürlerince 
ortaya atılan bu fikirleri yığınlar niçin benimsedi? Diderot, bu 
fikirleri kavramakta, niçin tek başına değildi? Ve niçin 16. 
yüzyıldan beri beyinlerin büyük bir çoğunluğu hep aynı fikirleri 
yoğuruyordu? 

      Acaba, bu beyinler, birdenbire, aynı ağırlığa ve aynı 
kıvrıntılara mı sahip oldular? Hayır. Fikirlerde değişmeler var, 
ama kafatası içinde bir değişme olmamış. 

      Fikirlerin böyle beyinle açıklanması, materyalist bir 
açıklama olarak görünür. Ama Diderot'nun beyninden 
sözetmek, gerçekte Diderot'nun beyninden, fikirlerinden 



 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
Felsefenin Başlangıç İlkeleri          Georges POLITZER 
 

Halk Kitaplığı                                              sayfa: 0213 
 
 
 
 
  
 
 
 
 
 
 

 

sözetmektir ve o halde bozulmuş, yanıltılmış materyalist bir 
teoridir; bu teoride, fikirlerle birlikte, idealist eğilimin de 
doğmakta olduğunu görüyoruz. 

      Daha önceki tarih-eylem-irade-fikirler zincirine dönelim. 
Fikirlerin bir anlamı, bir içeriği vardır: İşçi sınıfı, örneğin, 
kapitalizmin devrilmesi için savaşım verir. Bu, savaşım 
halindeki işçiler tarafından düşünülür. Kuşkusuz, onlar bir 
beyinleri olduğu için düşünürler ve buna göre beyin, düşünmek 
için zorunlu bir koşuldur; ama yeterli koşul değildir. Beyin, 
fikirlere sahip olmanın maddi olgusunu açıklar, ama neden şu 
fikirlere değil de, daha çok bu fikirlere sahip olunduğunu 
açıklamaz. 

      "İnsanları harekete geçiren ne varsa, hepsi zorunlu olarak 
onların beyninden geçer, ama bunun beyinde alacağı biçim, 
koşullara çok bağlıdır."[68]  

      Öyleyse fikirlerimizin içeriğini, yani örneğin kapitalizmi 
devirme fikrinin bizde oluşmasını nasıl açıklayabiliriz? 

 

II. "TOPLUMSAL VARLIK" VE BİLİNÇ 

      Biliyoruz ki, fikirlerimiz, şeylerin yansılarıdır; fikirlerimizin 
taşıdıkları amaçlar da şeylerin yansılarıdır, ama hangi 
şeylerin? 

      Bu soruyu yanıtlamak için, insanların nerede yaşadık-
larına, onların fikirlerinin nerede ortaya çıktığına bakmak 
gerekir. Şimdi saptıyoruz ki, insanlar, kapitalist bir toplumda 
yaşıyorlar ve onların fikirleri bu toplum içinde ortaya çıkıyor ve 
bu fikirler, bu insanlara, bu toplumdan geliyor. 



 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
Felsefenin Başlangıç İlkeleri          Georges POLITZER 
 

Halk Kitaplığı                                              sayfa: 0214 
 
 
 
 
  
 
 
 
 
 
 

 

      "İnsanların varlığını belirleyen, bilinçleri değildir; tam 
tersine, onların bilincini belirleyen, toplumsal varlıklarıdır."[69] 

      Bu tanımlamada, Marx'ın, "insanların varlığı" dediği şey, 
biziz, biz olduğumuz şeydir; "bilinç" ise, bizim düşündüğümüz, 
istediğimiz şeydir. 

      Genellikle, içime işlemiş derin bir ülkü uğruna savaşım 
veriyorum, denir ve bundan bizim varlığımızı belirleyen şeyin, 
bizim bilincimiz olduğu sonucu çıkarılır; biz, bir şey yapıyoruz, 
çünkü öyle düşünüyoruz ve öyle istiyoruz. 

      Böyle söylemek büyük bir yanlıştır, çünkü gerçekte bizim 
bilincimizi belirleyen toplumsal varlığımızdır. 

      Proleter olan bir "varlık" proleterce düşünür ve burjuva olan 
bir "varlık", burjuvaca düşünür (neden her zaman böyle 
olmadığını daha ilerde göreceğiz). Ama, genel biçimiyle "bir 
sarayda başka türlü düşünülür, bir kulübede başka türlü".[70] 

 

III. İDEALİST TEORİLER 

      İdealistler derler ki, bir proleter, proleter gibi düşündüğü 
için proleterdir ya da bir burjuva, burjuva gibi düşündüğü için 
burjuvadır. 

      Biz de, tersine, deriz ki, eğer onlar bir proleter ya da bir 
burjuva gibi düşünüyorlarsa, bu, bir proleter ya da bir burjuva 
olmamalarındandır. Bir proleter, proleter olduğu için proletarya 
sınıfının bilincine sahiptir. 

      Burada iyice dikkat etmemiz gereken bir şey, idealist 
teorinin pratik bir sonucu olduğudur. Deniliyor ki, burjuva 
olunuyorsa, bu, burjuva gibi düşünüldüğündendir; öyleyse, 



 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
Felsefenin Başlangıç İlkeleri          Georges POLITZER 
 

Halk Kitaplığı                                              sayfa: 0215 
 
 
 
 
  
 
 
 
 
 
 

 

artık burjuva olmamak için, sözkonusu olan düşünüş biçimini 
değiştirmek yeterlidir, ve burjuva sömürüsünü durdurmak için 
de patronları ikna etmeye çalışmak yeterlidir. Bu da hıristiyan 
sosyalistler tarafından savunulan bir teoridir; aynı zamanda, bu 
ütopyacı sosyalizmin kurucularının da teorisi olmuştur. 

      Ama bu, aynı zamanda, kapitalizme karşı, onu ortadan 
kaldırmak için değil, ama daha "akla-yatkın" olmasını 
sağlamak için savaşım veren faşistlerin de teorisidir. Bunlar 
patronların, işçileri sömürdüklerini anladıkları zaman, artık 
sömürmeyeceklerini söylerler. İşte baştan sona idealist ve 
tehlikeli bir teori. 

 

IV. "TOPLUMSAL VARLIK" VE YAŞAM KOŞULLARI 

      Marx, bize, "toplumsal varlık"tan sözeder. "Toplumsal 
varlık" ile ne demek istemektedir? 

      "Toplumsal varlık", insanların içinde yaşadıkları toplumun 
maddi yaşam koşulları tarafından belirlenir. 

      İnsanların maddi yaşam koşullarını belirleyen, onların 
bilinçleri değildir; bu maddi koşullar, onların bilinçlerini belirler. 

      Maddi yaşam koşulları denen şey nedir? Toplumda 
zenginler vardır, yoksullar vardır ve onların düşünüş biçimleri 
ayrı ayrıdır; onların aynı bir konu üzerindeki fikirleri değişiktir. 
Bir yoksul, bir işsiz için, otobüse binmek bir lükstür; ama kendi 
özel arabası olan bir zengin için, bir aşağılanmadır. 

      Yoksulun otobüs konusundaki fikirleri, acaba yoksul olduğu 
için mi vardır, yoksa bu fikirlere, otobüse bindiği için mi 
sahiptir? Yoksul olduğu için. Yoksul olmak, burada; onun 
yaşam koşuludur. 



 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
Felsefenin Başlangıç İlkeleri          Georges POLITZER 
 

Halk Kitaplığı                                              sayfa: 0216 
 
 
 
 
  
 
 
 
 
 
 

 

      Öyleyse, insanların yaşam koşullarını açıklayabilmek için, 
niçin zenginler vardır, niçin yoksullar vardır, ona bakmak 
gerekir. 

      Üretimin ekonomik sürecinde, benzer yer tutan (yani bugünkü 
kapitalist düzende üretim araçlarına sahip olan - ya da tersine, 
üretim araçları üzerinde çalışıp da ona sahip olmayan) bir 
insanlar grubu, belirli bir ölçüde aynı maddi yaşam koşullarına 
sahip olan bir insanlar grubu, bir sınıf oluşturur; ama bir sınıf 
kavramı, sınıf düşüncesi, zenginlik ya da yoksulluk kavramına 
indirgenemez. Bir proleter, bir burjuvadan daha fazla kazanabilir; 
ama bu yüzden daha az proleter değildir, çünkü o, bir patrona 
bağlıdır ve çünkü onun ne yaşamı güven altına alınmıştır, ne de 
o bağımsızdır. Varlığın koşulları, yalnızca kazanılan para ile 
oluşmaz, toplumsal görev ile oluşur, ve o zaman şu zincirlemeyi 
elde ediyoruz: 

      İnsanlar fikirlerinin ifadesi olan iradeleri doğrultusunda, 
eylemleri ile tarihlerini yaparlar. Fikirleri ise, insanların içinde 
bulundukları maddi yaşam koşullarından, yani onların bir 
sınıfın mensubu olmalarından gelir. 

 

V. SINIF SAVAŞIMLARI, TARİHİN DEVİNDİRİCİSİ 

      İnsanlar bir şey yaparlar, çünkü bazı fikirleri vardır. Onlar, 
bu fikirlerini, maddi yaşam koşullarına borçludurlar, çünkü 
onlar, bu ya da diğer sınıftandırlar. Bu demek değildir ki, 
[kapitalist] toplumda, yalnızca iki sınıf vardır; birçok sınıf vardır. 
Başlıca iki sınıf savaşım halindedir: burjuvazi ve proletarya. 

      Demek ki, fikirlerin arkasında sınıflar bulunur. 

      Toplum, birbirlerine karşı savaşım veren sınıflara 
bölünmüştür. Böylece, eğer insanların fikirleri incelenirse, bu 



 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
Felsefenin Başlangıç İlkeleri          Georges POLITZER 
 

Halk Kitaplığı                                              sayfa: 0217 
 
 
 
 
  
 
 
 
 
 
 

 

fikirlerin de çatışma halinde oldukları ve bu fikirlerin arkasında, 
birbirleriyle çatışma halinde olan sınıfların bulunduğu görülür. 

      Şu halde, tarihin devindirici güçleri; yani tarihi açıklayan 
şey, sınıf savaşımlarıdır. 

      Eğer sürekli bütçe açığını örnek olarak alırsak, görürüz ki, 
iki çözüm vardır: biri, mali ortodoksluk (geleneksel ilkelere 
uygunluk), yani yeni tasarruflara, yeni istikrazlara, yeni 
vergilere vb. devam ederek açığı kapamak; öteki çözüm ise, 
bu açığı zenginlere ödettirmektir. 

      Bu fikirler çevresinde siyasal bir savaşım olduğunu görürüz 
ve genellikle, bu konuda, bir anlaşma sağlanamamasına 
"üzülünür"; ama marksistler, bu siyasal savaşımın ardında 
yatan gerçeği anlamak isterler ve araştırırlar; araştırınca da, 
toplumsal savaşımı, yani sınıf savaşımını bulurlar. Birinci 
çözümden yana olanlar (kapitalistler) ile zenginlere 
ödettirmeden yana olanlar (orta sınıflar ve proletarya) 
arasındaki savaşım olduğunu görürler. 

      "Öyleyse, diyecektir Engels, hiç değilse modern tarihte, 
bütün siyasal savaşımların sınıf savaşımları oldukları ve 
sınıfların bütün kurtuluş savaşımlarının, zorunlu olan siyasal 
biçimlerine karşın -çünkü her sınıf savaşımı bir siyasal 
savaşımdır- son tahlilde ekonomik kurtuluş sorunu çevresinde 
döndükleri tanıtlanmıştır."[71] 

      Böylece, tarihi açıklamak için, daha önce öğrendiğimiz 
zincire eklenecek bir halkamız daha oluyor: eylem, irade, 
fikirler, fikirlerin arkasında sınıflar, sınıfların arkasında da 
ekonomi. Demek ki, tarihi açıklayan gerçekten sınıf 
savaşımlarıdır, ama sınıfları belirleyen ekonomidir. 

      Bir tarih olayını açıklamak istediğimiz zaman, savaşım 
veren fikirler nelerdir, onları incelemek, fikirlerin gerisinde 



 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
Felsefenin Başlangıç İlkeleri          Georges POLITZER 
 

Halk Kitaplığı                                              sayfa: 0218 
 
 
 
 
  
 
 
 
 
 
 

 

sınıfları araştırmak ve son olarak da sınıfların temel 
özelliklerini belirleyen ekonomik tarzı belirtmek zorundayız. 

      Şimdi gene, sınıfların ve ekonomik tarzın nereden geldiği 
sorulabilir (diyalektikçiler ardarda bütün bu soruları sormaktan 
korkmazlar, çünkü her şeyin kaynağını bulmak gerektiğini 
bilirler). Bu, bundan sonraki bölümde ayrıntılı olarak 
öğreneceğimiz konudur, ama şimdiden diyebiliriz ki: 

      Sınıfların nereden geldiklerini bilmek için, toplumun tarihini 
incelemek gerekir, o zaman bugün karşılaştığımız sınıfların, 
daima aynı sınıflar olmadığı görülecektir. Eski Yunan'da, 
köleler ve efendileri; ortaçağda, serfler ve senyörler (feodal 
beyler); sonra da, (bu sıralamada basitleştirildiği üzere) 
burjuvazi ve proletarya. 

      Bu tabloda saptıyoruz ki, sınıflar değişiyorlar ve nedenini 
araştırdığımız zaman, görüyoruz ki, ekonomik koşullar 
değiştiği için sınıflar da değişmişlerdir (ekonomik koşullar 
şunlardır: üretimin, dolaşımın, üleşimin ve zenginlikleri 
tüketimin yapısı ve, geri kalan her şeyin son koşulu olarak, 
üretim biçimi, teknik). 

      İşte gene Engels'ten bir parça: 

      "Burjuvazi ve proletarya, her ikisi de, ekonomik koşulların, 
daha doğrusu üretim tarzının dönüşümü sonucu oluşmuşlardı. 
Bu dönüşüm, ilkin lonca tezgahından manüfaktüre, 
manüfaktürden de makineler kullanan, su buharı ile işleyen ve 
bu iki sınıfı geliştirmiş olan geniş-ölçekli sanayiye geçiştir."[72] 

      Demek ki, son tahlilde, tarihin devindirici güçlerini, bize 
aşağıdaki zincirleme vermektedir:  

      a) Tarih, insanların eseridir. 



 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
Felsefenin Başlangıç İlkeleri          Georges POLITZER 
 

Halk Kitaplığı                                              sayfa: 0219 
 
 
 
 
  
 
 
 
 
 
 

 

      b) Tarihi yapan eylem, insanların iradesiyle belirlenir. 

      c) Bu irade, onların fikirlerinin ifadesidir. 

      d) Bu fikirler, insanların içinde yaşadıkları toplumsal 
koşulların yansısıdır. 

      e) Sınıfları ve onların savaşımını belirleyen, bu toplumsal 
koşullardır. 

      f) Sınıfların kendileri, ekonomik koşullar tarafından 
belirlenirler. 

      Bu zincirlemenin hangi biçimler altında ve hangi koşullarda 
akıp geçtiğini açıklıkla belirtmek için diyoruz ki: 

      1. Fikirler, yaşamda siyasal planda açığa çıkarılırlar. 

      2. Fikir savaşımlarının arkasındaki sınıf savaşımları 
toplumsal planda açığa çıkarılırlar. 

      3. Ekonomik koşullar (tekniğin durumu ile belirlenmiş 
bulunan) ekonomik planda ifadelerini bulurlar.  

 

 

 

 

 

 



 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
Felsefenin Başlangıç İlkeleri          Georges POLITZER 
 

Halk Kitaplığı                                              sayfa: 0220 
 
 
 
 
  
 
 
 
 
 
 

 

 

OKUMA PARÇALARI 

      Karl Marx, Ekonomi Politiğin Eleştirisine Katkı, "Önsöz". 

      Marx-Engels, Komünist Manifesto ve Komünizmin İlkeleri. 

 

 

Dipnotlar 

 

[68] F. Engels, Ludwig Feuerbach ve Klasik Alman Felsefesinin 
Sonu, s. 49. 

[69] Karl Marx, Ekonomi Politiğin Eleştirisine Katkı, "Önsöz", Sol 
Yayınları, Ankara 1993, s.23. 

[70] F. Engels, Ludwig Feuerbach ve Klasik Alman Felsefesinin 
Sonu, s. 37. 

[71] F. Engels, Ludwig Feuerbach ve Klasik Alman Felsefesinin 
Sonu, s. 50. - Gene bakınız: Marx-Engels, Komünist Parti 
Manifestosu ve Komünizmin İlkeleri, Sol Yayınları, Ankara 1993, s. 
109 vd.; V. İ. Lenin, "Karl Marx", Marx-Engels-Marksizm, Sol 
Yayınları, Ankara 1990, s. 11 vd.. 

[72] F. Engels, Ludwig Feuerbach ve Klasik Alman Felsefesinin 
Sonu, s. 50. 

 

 



 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
Felsefenin Başlangıç İlkeleri          Georges POLITZER 
 

Halk Kitaplığı                                              sayfa: 0221 
 
 
 
 
  
 
 
 
 
 
 

 

 

 

İKİNCİ BÖLÜM 

 

SINIFLAR NEREDEN GELİR? 
EKONOMİK KOŞULLAR NEREDEN GELİR? 

 

 

 

I .     Birinci işbölümü. 

II .    Toplumun sınıflara ilk bölünüşü. 

III .   İkinci büyük işbölümü. 

IV .    Toplumun sınıflara ikinci bölünüşü. 

V .    Ekonomik koşulları belirleyen şey. 

VI .    Üretim tarzları. 

VII .    Uyarılar. 

 

 



 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
Felsefenin Başlangıç İlkeleri          Georges POLITZER 
 

Halk Kitaplığı                                              sayfa: 0222 
 
 
 
 
  
 
 
 
 
 
 

 

 

      GÖRDÜK Kİ, tarihin devindirici güçleri, son tahlilde, 
ekonomik koşulların belirledikleri sınıflar ve sınıfların 
savaşımlarıdır. 

      Bu zincirleme sırası şöyleydi: İnsanların kafalarında, 
kendilerini bir şey yapmaya iten fikirler vardır. Bu fikirler, 
insanların içinde yaşadıkları maddi yaşam koşullarından 
doğmaktadır. Bu maddi yaşam koşullarını insanların toplum 
içindeki yerleri, yani ait oldukları sınıf belirler ve sınıflar ise, 
toplumun içinde geliştiği ekonomik koşullar tarafından 
belirlenir.  

      Ama bu durumda, ekonomik koşulları ve bu koşulların 
yarattıkları sınıfları belirleyen nedir, onu görmemiz gerekir. 
Şimdi bunu inceleyeceğiz. 

 

I. BİRİNCİ BÜYÜK İŞBÖLÜMÜ 

      Toplumun evrimi incelenirken ve geçmişteki olaylar ele 
alınırken, ilkin, toplumun her zaman sınıflara bölünmüş 
olmadığı görülür. Diyalektik, her şeyin kökenini araştırmamızı 
ister; biz de, çok uzak bir geçmişte, sınıfların bulunmadığını 
görüyoruz. Engels, Ailenin, Özel Mülkiyetin ve Devletin 
Kökeni'nde şöyle der: 

      "Toplumun geçmiş bütün aşamalarında, üretim, her 
şeyden önce, ortaklaşa bir üretimdi; tıpkı tüketimin de, azçok 
geniş komünist topluluklar içinde, ürünlerin doğrudan doğruya 
üleşimiyle yapılmış olduğu gibi."[73] 

      Bütün insanlar üretime katılırlar; bireysel iş aletleri özel 
mülkiyettir, ama ortaklaşa kullanılanlar ortaklığa (communauté) 



 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
Felsefenin Başlangıç İlkeleri          Georges POLITZER 
 

Halk Kitaplığı                                              sayfa: 0223 
 
 
 
 
  
 
 
 
 
 
 

 

aittir. Bu alt aşamada, işbölümü; yalnızca cinsler arasında 
vardır. Erkekler avlanır, balık tutar vb., kadınlar ise eve bakar. 
Kişiye özgü ya da "özel" çıkarlar yoktur. 

      Ama insanlar bu dönemde durup kalmadılar ve insanların 
yaşamında ilk değişme, toplumdaki işbölümü olacaktır. 

      "İşbölümü, yavaş yavaş, bu üretim süreci içine sızar."[74] 

      Bu ilk olguda, insanlar "önce hayvanları evcilleştirdiler, 
daha sonra, esas çalışma kolları olan hayvan yetiştirme ve 
hayvan sürülerinin korunmasına geçtiler. Çoban aşiretler, 
kendilerini öteki barbarlardan ayırdılar: birinci büyük toplumsal 
işbölümü".[75] 

      Demek ki, ilk üretim tarzı olarak avlanmayı ve balık avını; 
ikinci üretim tarzı olarak ise, çoban kabilelerin doğuşuna 
yolaçan hayvan yetiştiriciliğini görüyoruz. 

      İşte toplumun ilk kez sınıflara bölünüşünün temelinde 
yatan, bu birinci işbölümüdür. 

 

II. TOPLUMUN SINIFLARA İLK BÖLÜNÜŞÜ 

      "Bütün çalışma kollarındaki -hayvancılık, tarım, ev sanayii 
üretim artışı, insan emek-gücüne, kendisine gerekenden daha 
çoğunu üretmek yeteneğini kazandırdı. Bu, aynı zamanda, her 
gens, ev topluluğu ya da karı-koca ailesi üyesine düşen günlük 
iş tutarını artırdı. Yeni emek-güçlerine başvurmak gerekli 
duruma geldi. Savaş bunları sağladı: savaş tutsakları köle 
haline getirildiler. Birinci büyük toplumsal işbölümü, emek 
üretkenliğini, dolayısıyla servetleri artırıp üretim alanını 
genişleterek, o günkü tarihsel koşullar içinde, zorunlu olarak 
köleliği getirdi. Birinci büyük toplumsal işbölümünden, 



 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
Felsefenin Başlangıç İlkeleri          Georges POLITZER 
 

Halk Kitaplığı                                              sayfa: 0224 
 
 
 
 
  
 
 
 
 
 
 

 

toplumun iki sınıf: efendiler ve köleler, sömürenler ve 
sömürülenler biçimindeki ilk büyük bölünüşü doğdu."[76] 

      "Şimdi uygarlığın eşiğine gelmiş bulunuyoruz. ... En aşağı 
aşamada, insanlar yalnızca doğrudan doğruya kişisel 
gereksinmeleri için üretiyorlardı; zaman zaman, yapılan 
değişimler, yalnızca raslantı sonucu elde kalan fazlalıkla ilgili 
tek tek olaylardı. Barbarlığın orta aşamasında, çoban halklar 
arasında, sürü, belirli bir büyüklük kazanınca, davarın, ... bir 
mülk durumuna geldiğini görürüz; ... düzenli bir değişimin 
koşulları da bundan doğar."[77] 

      Öyleyse, bu sırada, toplumda iki sınıf buluyoruz: efendiler 
ve köleler. Sonra toplum, yaşamını sürdürecek ve yeni 
gelişmelere uğrayacaktır. Yeni bir sınıf doğacak ve 
büyüyecektir.  

 

III. İKİNCİ BÜYÜK İŞBÖLÜMÜ 

      "Servet hızla arttı, ama bireysel servet olarak; dokumacılık, 
madenlerin işlenmesi ve gitgide farklılaşan öteki zanaatlar, 
üretime, artan bir çeşitlilik ve yetkinlik veriyordu; bundan böyle, 
tahıl, sebze ve meyvelerin yanısıra, tarım, elde edilmeleri 
öğrenilmiş bulunan zeytinyağı ve şarabı da sağlamaktaydı. 
Böylesine çeşitli bir çalışma, artık aynı birey tarafından 
yürütülemezdi; ikinci büyük [toplumsal -ç.] işbölümü 
gerçekleşti: küçük zanaatlar, tarımdan ayrıldı. Üretimde, ve 
onunla birlikte emek üretkenliğindeki sürekli artış, insan emek-
gücünün değerini artırdı; önceki aşamada başlangıç 
durumunda ve yer yer görülen kölelik, şimdi toplumsal sistemin 
esaslı bir unsuru (bileştireni, composant'ı) durumuna gelir, 
köleler basit yardımcılar olmaktan çıkarlar; tarlalarda ve 
atölyede, düzinelerle köle işe sürülür. Üretimin, başlıca iki kola: 
tarım ve küçük sanayiye ayrılmasıyla doğrudan doğruya 



 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
Felsefenin Başlangıç İlkeleri          Georges POLITZER 
 

Halk Kitaplığı                                              sayfa: 0225 
 
 
 
 
  
 
 
 
 
 
 

 

değişim için üretim doğar; bu, meta üretimidir. Meta üretimiyle, 
... ticaret ... doğar."[78] 

 

IV. TOPLUMUN SINIFLARA İKİNCİ BÖLÜNÜŞÜ 

      Böylece, birinci büyük işbölümü, insan çalışmasının (işin) 
değerini artırıyor, zenginliklerde bir artma yaratıyor, bu da yeni 
baştan işin değerini artırıyor ve ikinci bir işbölümünü zorunlu 
kılıyor: zanaatlar ve tarım. Bu aşamada, üretimin aralıksız 
artması ve buna paralel olarak insana ait emek-gücünün 
öneminin yükselmesi, köleleri "vazgeçilmez" duruma getiriyor, 
ticaret için üretimi, onunla birlikte de üçüncü bir sınıfı: tüccarlar 
sınıfını yaratıyor. 

      Demek ki, bu aşamada, toplumda üçlü bir işbölümü ve üç 
sınıf var: tarımcılar, zanaatçılar, tüccarlar. Burada ilk kez 
üretime katılmayan bir sınıf görüyoruz, ve bu sınıf, tüccarlar 
sınıfı öteki iki sınıfa egemen olacaktır. 

      "Barbarlığın yukarı aşaması, bize, tarımla küçük sanayi 
arasında yeni bir işbölümü ve bunun sonucu, çalışma 
ürünlerinin daima artan bir parçasının doğrudan doğruya 
değişim için üretilmesini getirir; bireysel üreticiler arasındaki 
değişimin, toplum için dirimsel bir zorunluluk kazanması da 
bundan doğar. Uygarlık, özellikle kent ve köy arasındaki 
karşıtlığı daha da belirgin bir duruma getirerek (iktisadi 
bakımdan, ilkçağdaki gibi, kent köye, ya da ortaçağdaki gibi; 
köy kente egemen olabilir), daha önce varolan bütün bu 
işbölümlerini güçlendirip geliştirir, ve onlara, kendine özgü ve 
çok önemli bir üçüncü işbölümünü ekler: artık, üretimle değil 
yalnızca ürünlerin değişimiyle uğraşan bir sınıf doğurur 
tüccarlar. O zamana kadar, sınıfların oluşumundaki bütün izler 
üretime bağlanıyorlardı; bunlar üretime katılan kimseleri, azçok 
geniş bir ölçek üzerinde, yönetici ve yürütücü, ya da üretici 



 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
Felsefenin Başlangıç İlkeleri          Georges POLITZER 
 

Halk Kitaplığı                                              sayfa: 0226 
 
 
 
 
  
 
 
 
 
 
 

 

olarak bölüyorlardı. Burada, sahneye, ilk kez olarak, üretime 
herhangi bir biçimde katılmaksızın, onun yönetimini elegeçiren 
ve üreticileri iktisadi bakımdan egemenliği altına alan bir sınıf 
girer; bir sınıf ki, iki üretici arasında zorunlu aracı olarak geçinir 
ve her ikisini de sömürür. Üreticileri değişim zahmet ve 
riskinden kurtarmak bahanesiyle, ürünlerinin satışını en uzak 
pazarlara kadar yaymak ve böylece nüfusun en yararlı sınıfı 
olmak bahanesiyle, gerçekte çok küçük hizmetler için, karşılık 
(salaire) olarak, yerli üretimin olduğu kadar yabancı üretimin 
de kaymağını alan, hızla büyük servetler ve buna uygun düşen 
toplumsal bir etkililik kazanan ve böyle olduğu için de, sonunda 
o da kendine özgü bir ürünü - devirli ticari bunalımları 
oluşturana kadar, uygarlık dönemi içinde durmadan yeni 
saygınlıklar ve üretimde durmadan artan bir egemenlik sahibi 
olan bir kar düşkünleri, bir gerçek toplumsal asalaklar sınıfı 
oluşur."[79] 

      Böylece, ilkel komünizmden başlayarak, bizi kapitalizme 
götüren zincirleme sırayı görüyoruz. 

      1. İlkel komünizm. 

      2. Yabanıl (vahşi) kabilelerle çoban kabileler arasında 
bölünme (birinci işbölümü: efendiler, köleler). 

      3. Tarımcılarla zanaatçılar arasında bölünme (ikinci 
işbölümü). 

      4. Tüccar sınıfının doğuşu (üçüncü işbölümü), ki bu, 

      5. Devresel olarak ticari bunalımları doğuruyor (kapitalizm). 

      Şimdi artık sınıfların nereden geldiklerini biliyoruz, ve 
geriye bunu incelemek kalıyor: 

 



 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
Felsefenin Başlangıç İlkeleri          Georges POLITZER 
 

Halk Kitaplığı                                              sayfa: 0227 
 
 
 
 
  
 
 
 
 
 
 

 

V. EKONOMİK KOŞULLARI BELİRLEYEN ŞEY 

      İlkin, bizden önce gelen çeşitli toplumları çok kısaca 
gözden geçirelim. 

      Antikçağ toplumlarından önceki toplumları ayrıntılı bir 
biçimde incelemek için yeterli belgelerimiz yok, ama örneğin 
Eski Yunanlılarda efendilerin ve kölelerin bulunduğunu ve 
tüccarlar sınıfının daha o zamandan gelişmeye başladığını 
biliyoruz. Sonra, ortaçağda, senyörleri ve serfleriyle feodal 
toplum, tüccarların gittikçe daha büyük bir önem 
kazanmalarına olanak verir. Bunlar, şatoların yakınlarında, 
bourg (burjuva adı buradan gelir) denilen kasabalarda 
toplaşırlar; öte yandan ortaçağda, kapitalist üretimden önce, 
yalnız küçük üretim vardı, ki bu küçük üretimin birinci koşulu, 
üreticinin kendi iş aletlerinin sahibi olması idi. Üretim araçları 
bireye ait bulunuyordu ve ancak bireysel kullanıma göre 
ayarlanmışlardı. Bu bakımdan üretim araçları, sıradan, küçük 
ve sınırlı idiler. Bu üretim araçlarını yoğunlaştırmak ve 
genişletmek, onları modern üretimin güçlü araçları haline 
dönüştürmek, kapitalist üretimin ve burjuvazinin tarihsel rolü idi.  

      Burjuvazi, "15. yüzyıldan bu yana, basit elbirliği, 
manüfaktür ve modern sanayi olmak üzere, üç evrede bunu 
başarmıştır. Burjuvazi, cüce üretim araçlarını, onları aynı 
zamanda bireysel üretim araçları olmaktan çıkarıp, insanların 
ancak ortaklaşa (elbirliğiyle) işletebileceği toplumsal üretim 
araçları haline getirmiştir."[80] 

      Öyleyse görüyoruz ki, sınıfların evrimine paralel olarak 
(efendiler ve köleler; senyörler ve serfler.), servetlerin üretimi, 
dolaşımı, dağılımı koşulları, yani ekonomik koşullar, evrim 
gösterir ve ekonomik evrim, adım adım ve paralel olarak 
üretim biçimlerinin evrimini izler. 

 



 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
Felsefenin Başlangıç İlkeleri          Georges POLITZER 
 

Halk Kitaplığı                                              sayfa: 0228 
 
 
 
 
  
 
 
 
 
 
 

 

VI. ÜRETİM TARZLARI 

      Öyleyse bunu, üretim biçimleri, yani büyük küçük her çeşit 
aletin durumu, onların kullanımı, iş yöntemleri, kısaca, teknik 
durum, ekonomik koşullar belirler. 

      "Kapitalist üretimden önce yani ortaçağda, her yerde, 
emekçilerin kendi üretim araçları üzerindeki özel mülkiyetine 
dayanan küçük üretim görülüyordu... Çalışma araçları, ... 
bireyin, yalnızca bireysel kullanım için hesaplanmış çalışma 
araçları idi ... Bu dağınık ve daracık üretim araçlarını biraraya 
toplayıp genişletmek, onları bugünkü üretimin güçlü 
kaldıraçları durumuna getirmek [gerekiyordu]. ... Bireysel 
atölye yerine, yüzlerce ve binlerce insanın elbirliğini egemenlik 
altında bulunduran fabrika geçti. Ve tıpkı üretim araçları gibi, 
üretim, bir dizi bireysel eylem durumundan, bir dizi toplumsal 
eylem durumuna, ve ürünler de bireysel ürünler durumundan 
toplumsal ürünler durumuna dönüştü."[81] 

      Burada görüyoruz ki, üretim biçimlerinin evrimi, üretici 
güçleri tamamen dönüştürmüştür. Oysa, iş aletleri 
kolektifleşmiş olmakla birlikte mülkiyet düzeni bireysel olarak 
kalmıştır! Ancak, birçok kişinin ortaklaşa işe koyulmasıyla 
işleyebilen makineler bir tek adamın mülkiyeti olarak kaldı. 
Gene görüyoruz ki: "Üretici güçlerin, kendini kapitalistlere de 
kabul ettiren toplumsal niteliğinin kısmi tanınması. Büyük 
üretim ve ulaştırma örgenliklerinin, önce hisse senetli şirketler, 
sonra tröstler, en sonra da devlet tarafından sahiplenilmesi. 
Burjuvazi artık gereksiz bir sınıf olarak görünür; onun tüm 
toplumsal işlevleri, ücretli görevliler tarafından yerine 
getirilir".[82] 

      "Bir yandan, makinelerde rekabetin her fabrikatör için 
zorunlu kıldığı o gittikçe artan sayıda emekçinin yerinden 
olması ile tamamlanan yetkinleşme. Yedek sanayi ordusu. Öte 
yandan, üretimin sınırsız genişlemesi ve rekabet karşısında 
her fabrikatör için [bunun -ç.] zorunluluğu. Her iki yandan da, 



 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
Felsefenin Başlangıç İlkeleri          Georges POLITZER 
 

Halk Kitaplığı                                              sayfa: 0229 
 
 
 
 
  
 
 
 
 
 
 

 

üretken güçlerin işitilmemiş gelişmesi, arzın talepten fazlalığı, 
pazarların dolup taşması, her on yılda bir bunalımlar, kısır 
döngü: burada, üretim araçlarında ve üründe fazlalık - orada, 
işsiz ve geçim araçlarından yoksun emekçilerde fazlalık. Ama 
bu iki üretim ve toplumsal esenlik kaldıracı, birlikte 
işleyememektedir, çünkü kapitalist üretim tarzı, üretici güçleri 
çalışmaktan ve ürünleri, önce sermayeye dönüşmedikleri 
sürece, dolaşımdan alıkor."[83] 

      Toplumsal, ortaklaşa hale gelen iş ile bireysel kalan 
mülkiyet arasında çelişki vardır. O zaman Marx'la birlikte 
diyeceğiz ki: 

      "Üretici güçlerin gelişmesinin biçimleri olan bu ilişkiler, 
onların engelleri haline gelirler. O zaman bir toplumsal devrim 
çağı başlar."[84]  

 

VII. UYARILAR 

      Bu bölümü bitirmeden önce bazı uyarılarda bulunmak ve 
bu incelemede, daha önce incelemiş olduğumuz diyalektiğin 
bütün temel özelliklerini ve yasalarını bulduğumuzu belirtmek 
gereklidir. 

      Gerçekten, toplumların tarihini, sınıfların ve üretim 
biçimlerinin tarihini büyük bir hızla izlemiş bulunuyoruz. Bu son 
incelemenin her bölümünün ötekilere ne kadar bağımlı 
olduğunu görüyoruz. Bu tarihin, özünde, devinmekte, 
değişmekte olduğunu ve toplumların evriminin her aşamasında 
meydana gelen değişmelere, bir iç savaşıma, tutucu öğelerle 
ilerici öğeler arasındaki bir savaşıma, her toplumun yıkımı ve 
yeni bir toplumun doğuşu ile sonuçlanan bir savaşıma 
yolaçtığını saptıyoruz. Bu toplumların her birinin, kendinden 
önce gelenden çok ayrı, çok değişik bir temel özelliği, bir 



 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
Felsefenin Başlangıç İlkeleri          Georges POLITZER 
 

Halk Kitaplığı                                              sayfa: 0230 
 
 
 
 
  
 
 
 
 
 
 

 

yapısı vardır. Bu köklü dönüşümler, kendi başlarına önemsiz 
görünen, ama belirli bir noktada, üst üste gelip birikmeleriyle 
ani, devrimci bir değişmeye yolaçacak bir durum yaratan 
olayların birikmesinden sonra meydana gelirler. 

      Öyleyse, burada, diyalektiğin temel özelliklerini ve büyük 
yasalarını yeniden karşımızda buluyoruz, şöyle ki: 

      Şeylerin ve olayların karşılıklı bağımlılığı. 

      Diyalektik hareket ve diyalektik değişme. 

      Otodinamizm (özgüç). 

      Çelişki. 

      Karşılıklı etki. 

      Ve sıçramalı evrim (niceliğin niteliğe dönüşmesi).  

 

 

 

 

 

 

 

 



 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
Felsefenin Başlangıç İlkeleri          Georges POLITZER 
 

Halk Kitaplığı                                              sayfa: 0231 
 
 
 
 
  
 
 
 
 
 
 

 

 

OKUMA PARÇALARI 

      Friedrich Engels, Ailenin, Özel Mülkiyetin ve Devletin 
Kökeni. 

      Friedrich Engels, Ütopik Sosyalizm ve Bilimsel Sosyalizm. 

 

YOKLAMA SORULARI 

      BİRİNCİ BÖLÜM 

      1. İdealistler tarihi nasıl açıklarlar? 

      2. Tarihsel materyalizm nedir? 

      3. 18. yüzyıl materyalistleri tarihi nasıl açıklıyorlardı? Bu 
açıklayış biçiminin yetersizliğini gösteriniz. 

      İKİNCİ BÖLÜM 

      1. Sınıflar nereden gelir? 

      2. Tarihin devindirici güçleri nelerdir? 

      YAZILI ÖDEV 

      Marksizm (tarihsel materyalizm); diyalektiği, tarihe nasıl 
uygular? 

 



 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
Felsefenin Başlangıç İlkeleri          Georges POLITZER 
 

Halk Kitaplığı                                              sayfa: 0232 
 
 
 
 
  
 
 
 
 
 
 

 

 

Dipnotlar 

[73] Friedrich Engels; Ailenin, Özel Mülkiyetin ve Devletin Kökeni, 
Sol Yayınları, Ankara 1992, s. 179; ayrıca bkz: 163-165. 

[74] Friedrich Engels; Ailenin, Özel Mülkiyetin ve Devletin Kökeni, s. 
179. 

[75] Friedrich Engels; Ailenin, Özel Mülkiyetin ve Devletin Kökeni, s. 
165. 

[76] F. Engels, Ailenin, Özel Mülkiyetin ve Devletin Kökeni, s. 166. 

[77] F. Engels, Ailenin, Özel Mülkiyetin ve Devletin Kökeni, s. 170. 

[78] Friedrich Engels, Ailenin; Özel Mülkiyetin ve Devletin Kökeni, s. 
168. 

[79] F. Engels, Ailenin, Özel Mülkiyetin ve Devletin Kökeni, s. 170-171. 

[80] Friedrich Engels, Ütopik Sosyalizm ve Bilimsel Sosyalizm, s. 82. 

[81] Friedrich Engels, Anti-Dühring, s. 386. 

[82] Friedrich Engels, Anti-Dühring, s. 405. 

[83] Friedrich Engels, Ütopik Sosyalizm ve Bilimsel Sosyalizm, s. 
101. 

[84] Karl Marx, Ekonomi Politiğin Eleştirisine Katkı, "Önsöz", s. 23.  

 

 



 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
Felsefenin Başlangıç İlkeleri          Georges POLITZER 
 

Halk Kitaplığı                                              sayfa: 0233 
 
 
 
 
  
 
 
 
 
 
 

 

 

ALTINCI KISIM 

DİYALEKTİK MATERYALİZM 
VE İDEOLOJİLER 

 

TEK BÖLÜM 

DİYALEKTİK YÖNTEMİN İDEOLOJİLERE 
UYGULANMASI 

 

I .     Marksizm için ideolojilerin önemi nedir? 

II .    İdeoloji nedir? (İdeolojik etken ve ideolojik biçimler.) 

III .   Ekonomik yapı ve ideolojik yapı. 

IV .    Doğru bilinç ve yanlış bilinç. 

V .    İdeolojik etkenlerin etki ve tepkisi. 

VI .    Diyalektik tahlil yöntemi. 

VII .    İdeolojik savaşımın zorunluluğu. 

VIII .    Vargı. 

 



 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
Felsefenin Başlangıç İlkeleri          Georges POLITZER 
 

Halk Kitaplığı                                              sayfa: 0234 
 
 
 
 
  
 
 
 
 
 
 

 

 

I. MARKSİZM İÇİN İDEOLOJİLERİN ÖNEMİ NEDİR? 

      Marksizm, tarihte fikirlerin rolünü yadsıyan, ideolojik etkinin 
rolünü yadsıyan, yalnızca ekonomik etkileri dikkate almak 
isteyen bir felsefedir, denildiğini hep duyarız. 

      Bu yanlıştır. Marksizm, düşünüşün, sanatın ve fikirlerin, 
yaşamdaki çok önemli rollerini yadsımaz. Tam tersine, bu 
ideolojik biçimlere özel bir önem verir, ve biz de, şimdi 
marksizmin başlangıç ilkelerine ait incelememizi, diyalektik 
materyalizm yönteminin ideolojilere nasıl uygulandığını 
inceleyerek bitireceğiz; ideolojilerin tarihteki rollerinin ne 
olduğunu, ideolojik etkenin etkisini ve ideolojik biçimin ne 
olduğunu göreceğiz. 

      Marksizmin şimdi inceleyeceğimiz bu bölümü; bu 
felsefenin en az, en yanlış bilinen noktasıdır. Bunun nedeni de, 
uzun zaman marksizmin yalnız ekonomi politiği inceleyen 
bölümünün işlenmiş ve yayılmış olmasıdır. Böylece bu konu, 
yalnızca marksizmin oluşturduğu büyük "bütün"den keyfi bir 
biçimde ayrılmakla kalmıyor, ama temellerinden de ayrılmış 
oluyordu; çünkü ekonomi politiğin gerçek bir bilim haline 
getirilmesini sağlayan, buna olanak veren, görmüş olduğumuz 
gibi, diyalektik materyalizmin bir uygulaması olan tarihsel 
materyalizmdir. 

      Yeri gelmişken bu arada şunu da belirtebiliriz ki, böyle bir 
yol kullanılması daha önceden tanıdığımız ve kendimizi 
kurtarmak için o kadar güçlük çektiğimiz metafizik düşünüşten 
ileri gelmektedir. Burada, gene yineleyelim ki, biz, şeyleri, 
birbirlerinden ayrı tuttuğumuz, onları tekyanlı olarak 
incelediğimiz ölçüde yanılgılara düşeriz. 



 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
Felsefenin Başlangıç İlkeleri          Georges POLITZER 
 

Halk Kitaplığı                                              sayfa: 0235 
 
 
 
 
  
 
 
 
 
 
 

 

      Öyleyse marksizmin kötü yorumları, ideolojilerin tarihteki 
ve yaşamdaki rolleri üzerinde yeterince durulmamış 
olmasından ileri gelmektedir. İdeolojiler marksizmden ayrıldı 
ve bunu yaparken de marksizm, diyalektik materyalizmden, 
yani kendi kendisinden ayrıldı. 

      Birkaç yıldan beri, kısmen, binlerce öğrencinin marksizm 
konusundaki bilgilerini borçlu oldukları Paris İşçi 
Üniversitesinin çalışmaları sayesinde, kısmen de çalışmaları 
ve kitapları ile katkıda bulunan aydın arkadaşlarımızın 
çalışması sayesinde, marksizmin kendi gerçek çehresini ve 
hakkı olan yeri yeniden kazanmış olduğunu görmekten çok 
mutluyuz.  

 

II. İDEOLOJİ NEDİR? 
(İDEOLOJİK ETKEN VE İDEOLOJİK BİÇİMLER) 

      İdeolojilerin rolüne ayrılmış olan bu bölüme birkaç 
tanımlama ile başlayacağız. 

      İdeoloji dediğimiz şey nedir? İdeoloji diyen, her şeyden 
önce fikir (idée) demektedir. İdeoloji, bir bütün, bir teori, bir 
sistem, hatta bazan yalnızca bir zihniyet oluşturan fikirlerin 
tümüdür. 

      Marksizm, bir bütünü biçimlendiren ve bütün sorunlar için 
bir çözüm yöntemi sunan bir ideolojidir. Cumhuriyetçi bir 
ideoloji, bir cumhuriyetçinin kafasında bulacağımız fikirlerin 
bütünüdür. 

      Ama bir ideoloji, yalnızca salt fikirlerin, her türlü duygudan 
ayrıldığı varsayılacak fikirlerin toplamı değildir (zaten bu, 
metafizik bir anlayıştır), bir ideoloji, zorunlu olarak, duyguları, 
gönül yakınlıklarını, hoşlanmazlıkları, umutları, korkuları vb. 



 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
Felsefenin Başlangıç İlkeleri          Georges POLITZER 
 

Halk Kitaplığı                                              sayfa: 0236 
 
 
 
 
  
 
 
 
 
 
 

 

içerir. Proletarya ideolojisinde, sınıf savaşımının düşünceye 
dayanan öğeleri yanında, kapitalist düzenin sömürdüklerine 
karşı, "mahpuslara" karşı duyulan dayanışma duygularını da, 
isyan duygularını da, coşku ve hayranlık duygularını vb. 
buluruz. Bütün bunların hepsi bir ideolojiyi oluşturan şeylerdir. 

      Şimdi de ideolojik etken denen şeyi görelim: bu, ideolojiyi, 
bir neden olarak ya da etkileme yeteneğinde bir şey yapan bir 
güç olarak anlamaktır, ve bunun için de, ideolojik etkenin 
etkisinden sözedilir. Örneğin dinler, hesaba katmamız gereken 
birer ideolojik etkendir; hala önemli bir biçimde etken olan 
manevi bir güçleri vardır. 

      İdeolojik biçim denince ne anlaşılır? Bu deyimle, 
özelleşmiş bir alanda (bilim ve sanat alanında) bir ideoloji 
oluşturan, özel fikirlerden bir bütün anlatılır. Din, ahlak, 
ideolojik biçimlerdir; aynı şekilde, bilim, felsefe, edebiyat, 
sanat, şiir de ideolojik biçimlerdir. 

      Öyleyse, genellikle ideoloji tarihini, özelikle bütün bu 
biçimlerin rolünü incelemek istersek, bu incelememizi, 
ideolojiyi tarihten, yani toplumların yaşamından ayırarak değil, 
ideolojinin, etkenlerinin, biçimlerinin rolünü toplum içine 
yerleştirerek ve toplumdan yola çıkarak yürüteceğiz. 

 

III. EKONOMİK YAPI VE İDEOLOJİK YAPI 

      Tarihsel materyalizmi okurken toplumların tarihinin şu 
aşağıdaki zincirleme sıralanışla açıklandığını görmüştük: 
insanlar, tarihi, kendi işleri, eylemleri ile, iradelerinin ifadesi 
olan eylemleri ile yaparlar. İnsanların iradelerini belirleyen 
fikirleridir. Gördük ki, insanların fikirlerini, yani onların 
ideolojilerini açıklayan şey, sınıfların kendilerini ortaya 
koydukları toplumsal çevre, toplumsal ortamdır. 



 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
Felsefenin Başlangıç İlkeleri          Georges POLITZER 
 

Halk Kitaplığı                                              sayfa: 0237 
 
 
 
 
  
 
 
 
 
 
 

 

      Ayrıca biz gördük ki, ideolojik etken ile toplumsal etken 
arasında, toplumsal savaşımın ifadesi olarak ideolojik 
savaşımda görünen siyasal etken bulunur. 

      Öyleyse biz, tarihsel materyalizmin ışığında toplumun 
yapısını araştırırsak, temelde ekonomik yapıyı, sonra, onun 
üstünde, siyasal yapıya dayanan toplumsal yapıyı, ve ensonu 
ideolojik yapıyı göreceğiz. 

      Biz görüyoruz ki, materyalistler için, ideolojik yapı sondur, 
toplumsal bünyenin tepesidir, oysa, idealistler için toplumsal 
yapı, temeldir. 

      "Varlıklarının toplumsal üretiminde, insanlar aralarında 
zorunlu, kendi iradelerine bağlı olmayan belirli ilişkiler kurarlar; 
bu üretim ilişkileri, onların maddi üretici güçlerinin belirli bir 
gelişme derecesine tekabül eder. Bu üretim ilişkilerinin tümü, 
toplumun ekonomik yapısını, belirli toplumsal bilinç şekillerine 
tekabül eden bir hukuki ve siyasal üstyapının üzerinde 
yükseldiği somut temeli oluşturur [bu, ideolojik şekillenme 
demektir] . Maddi yaşamın üretim tarzı, genel olarak toplum-
sal, siyasal ve entelektüel yaşam sürecini koşullandırır."[85] 

      Öyleyse biz görüyoruz ki, toplumun temelinde ekonomik 
yapı vardır. Buna, (aşağıdaki yapı anlamına gelen) altyapı da 
denir. 

      Bütün biçimleri, ahlak, din, bilim, şiir, sanat, edebiyat gibi 
bütün biçimleri içine alan ideoloji, üstteki yapıyı - ya da 
(tepedeki yapı anlamına gelen) üstyapıyı oluşturur. 

      Materyalist teorinin gösterdiği gibi, fikirlerimizin şeylerin 
yansısı olduklarını ve bizim toplumsal varlığımızın bilinci 
belirlediğini bildiğimize göre, şimdi artık, üstyapı, altyapının 
yansısıdır diyeceğiz. 



 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
Felsefenin Başlangıç İlkeleri          Georges POLITZER 
 

Halk Kitaplığı                                              sayfa: 0238 
 
 
 
 
  
 
 
 
 
 
 

 

      İşte Engels'in, bunu, bize pek iyi tanıtlayan bir örneği: 

      "Kalvin'in inancı, çağının en gözüpek burjuvalarına 
uygundu. Onun alınyazısı öğretisi, rekabete dayalı ticaret 
dünyasında, başarının ya da başarısızlığın bir insanın 
çalışkanlığına ve becerikliliğine değil de, onun 
denetleyemeyeceği koşullara bağlı olduğu olgusunun dinsel 
dışavurumuydu. Bu koşullar, isteyenin ya da rekabet edenin 
buyruğunda değildir; tersine, bilinmedik üstün ekonomik 
güçlerin lütfuna bağlıdır; ve bu, bir ekonomik devrim 
döneminde, bütün ticari merkezlerin ve yolların yerlerini 
yenilerinin aldığı çağda, Hindistan'ın ve Amerika'nın dünyaya 
açıldığı dönemde, ve en kutsal ekonomik imanların -altının ve 
gümüşün değeri- sarsılmaya ve yıkılmaya başladığı bir 
dönemde, özellikle doğruydu."[86] 

      Gerçekte, tüccarlara göre; ekonomik yaşamda ne olmaz 
ki? Tüccarlar rekabet halindedirler. Tüccarlar, burjuvalar, bu 
rekabetten deneyim kazanırlar, bu yarışmada yenenler ve 
yenilenler vardır. Çoğu kez, en işini bilirler, en zekiler, 
rekabetle, çıkagelen ve onları yere seren bir bunalımla 
yenilmişlerdir. Bu bunalım onlar için önceden görülemeyen bir 
şeydir, hatta onlara kaçınılmaz bir alınyazısı gibi gelir. Ve işte 
gerekçesi olmayan, en az kötü olanların bazan bunalımı 
atlattıkları, bunalımdan sonra da yaşaya kaldıkları fikri, 
protestan dinine geçirilmiştir. Bazılarının şans eseri başarıya 
"erişmeleri", bu alınyazısı fikrini besler; o alınyazısı fikri ki, 
buna göre, insanlar, tanrı tarafından, bütün sonsuzluk için 
saptanmış bir yazgıya katlanmak zorundadırlar. 

      Ekonomik koşulların yansısı olan bu örneğe göre, 
üstyapının, nasıl altyapının yansısı olduğunu görüyoruz. 

      Bir örnek daha: Sendikalı olmayan, yani siyasal bakımdan 
gelişmemiş iki işçinin zihniyetini alalım; biri, işin verimli olduğu 
çok büyük bir fabrikada, öteki de küçük bir zanaatçının 
yanında çalışıyor olsun. Açıktır ki, ikisinin de birbirinden ayrı 



 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
Felsefenin Başlangıç İlkeleri          Georges POLITZER 
 

Halk Kitaplığı                                              sayfa: 0239 
 
 
 
 
  
 
 
 
 
 
 

 

bir patron anlayışları olacaktır. Birine göre patron, kapitalizmin 
karakteristik, yırtıcı sömürücüsüdür; öteki ise, patronu, bir 
emekçi olarak görecektir, elbette halinden memnun, ama 
emekçi ve zorba değil. 

      Elbette ki onların patronluğu anlayış biçimlerini 
belirleyecek olan, çalışma koşullarının yansısıdır. 

      Bu örnek, bizi, açık ve kesin olmak için bazı uyarmalarda 
bulunmaya götürdüğü için önemlidir. 

 

IV. DOĞRU BİLİNÇ VE YANLIŞ BİLİNÇ 

      Az önce, ideolojilerin, toplumun maddi koşullarının yansısı 
olduğunu, toplumsal varlığın toplumsal bilinci belirlediğini 
söyledik. Bundan, proletaryanın otomatik olarak bir proletarya 
ideolojisine sahip olması gerektiği sonucu çıkarılabilirdi. 

      Ama böyle bir varsayım gerçeğe uygun düşmez, çünkü bir 
işçi bilincine sahip olmayan işçiler vardır. 

      Öyleyse yapılacak bir ayrım vardır: İnsanlar belirli koşullar 
içinde yaşayabilirler, ama onların bu koşullar hakkındaki 
bilinçleri gerçeğe uygun düşmeyebilir. Bu, Engels'in "yanlış bir 
bilinci olmak" dediği şeydir. 

      Örnek: Bazı işçiler, ortaçağa, zanaatçılığa doğru bir geri 
dönüş olan lonca öğretisinin etkisi altında kalmışlardır. Bu 
durumda, işçilerin bir yoksulluk bilinci vardır, ama bu bilinç, 
doğru ve gerçek bir bilinç değildir. İdeoloji, burada da, elbet 
toplumsal yaşamın koşullarının yansısıdır; ama bu, doğru bir 
yansı, dosdoğru bir yansı değildir. 



 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
Felsefenin Başlangıç İlkeleri          Georges POLITZER 
 

Halk Kitaplığı                                              sayfa: 0240 
 
 
 
 
  
 
 
 
 
 
 

 

      İnsanların bilinçlerinde, yansı, çoğu kez "tersine" bir 
yansıdır . Yoksulluk olgusunu saptamak, toplumsal koşulların 
bir yansısıdır; ama bu yansı, zanaatçılığa doğru bir geri 
dönüşün, sorunu çözümleyeceği [yoksulluğu kaldıracağı] 
düşünüldüğü zaman, yanlış bir yansı olur. Demek ki, burada, 
bir bölümüyle doğru, bir bölümüyle yanlış bir bilinç görüyoruz. 

      Kralcı olan bir işçinin de aynı zamanda hem doğru, hem de 
yanlış bir bilinci vardır. Doğru, çünkü, o, gördüğü, saptadığı 
yoksulluğu ortadan kaldırmak ister; yanlış, çünkü bir kralın bu 
işi yapabileceğini düşünür. Ve, bu işçi, kısaca yanlış 
düşündüğü için, ideolojisini yanlış seçtiği için, her şeye karşın 
gene de bizim sınıfımızdan olduğu halde, bizim için, bir sınıf 
düşmanı haline gelebilir. Bunun gibi, yanlış bir bilinci olmak, 
kendi gerçek koşulu hakkında yanılmak ya da yanıltılmaktır. 

      Şu halde diyeceğiz ki, ideoloji, yaşam koşullarının 
yansısıdır, ama yazgının bir yansıması değildir. 

      Ayrıca şunu da belirtmek gerekir ki, bize yanlış bir bilinç 
vermek ve yönetici sınıfların ideolojilerinin sömürülen sınıflar 
üzerindeki etkisini geliştirmek için, elden gelen her şey yapılır. 
Bizim edindiğimiz yaşam anlayışının ilk öğeleri, eğitimimiz, 
öğrenimimiz bize yanlış bir bilinç verir. Yaşamla olan 
bağlarımız, bazılarımızın köylü asıllı olması, propaganda, 
basın ve radyo da zaman zaman bilincimizi bozarlar. 

      Buna göre, bizler, biz marksistler için, ideolojik çalışmanın 
son derece büyük önemi vardır. Doğru bir bilinç kazanmak için 
yanlış bilinci yıkmak gerekir ve ideolojik çalışma olmadan bu 
dönüşüm gerçekleşemez. 

      Demek ki, marksizmi kaderci bir öğreti sayanlar ve öyle 
diyenler haksızdır, çünkü gerçekte biz, ideolojilerin toplumda 
büyük bir rol oynadığını düşünüyoruz, ve marksizm olan bu 



 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
Felsefenin Başlangıç İlkeleri          Georges POLITZER 
 

Halk Kitaplığı                                              sayfa: 0241 
 
 
 
 
  
 
 
 
 
 
 

 

felsefenin etkili bir alet, etkili bir silah olabilmesi için, onu 
öğretmek ve öğrenmek gerektiğini düşünüyoruz. 

 

V. İDEOLOJİK ETKENLERİN ETKİ VE TEPKİSİ 

      Doğru bilinç ve yanlış bilinç örnekleriyle gördük ki, fikirleri 
her zaman yalnızca ekonomi ile açıklamaya çalışmamak ve 
fikirlerin bir etkileri olduğunu yadsımamak gerekir. Böyle bir 
tutum takınmak marksizmi kötü bir biçimde yorumlamak 
olurdu. 

      Fikirler, kuşkusuz son tahlilde, ekonomi ile açıklanır; ama 
fikirlerin de kendilerine özgü etkileri vardır. 

      "... Materyalist tarih anlayışına göre, tarihte belirleyici 
etken, son tahlilde, maddi yaşamın üretimi ve yeniden 
üretimidir. Ne Marx, ne de ben, hiçbir zaman daha fazlasını 
dile getirmedik. Eğer sonradan, biri çıkıp da, bunun anlamını, 
ekonomik etken tek belirleyicidir diyecek kadar zorlarsa, bu 
ifadeyi, boş, soyut ve saçma bir söz haline getirmiş olur. 
Ekonomik yapı temeldir, ama üstyapının çeşitli bölümleri ... de 
tarihsel savaşımların akışı üzerinde etki yaparlar ve birçok 
durumda ağır basarak, bu savaşımın biçimini, belirlerler. Bütün 
bu etkenlerin etkileri ve tepkileri vardır, öyle ki ekonomik 
hareket, bütün bu etkenlerin bağrında, sonunda, bir zorunluluk 
olarak, sonsuz bir raslantılar yığını arasından kendine 
yolaçmaya başlar."[87] 

      Böylece, görüyoruz ki, ekonomiyi araştırmadan önce, her 
şeyi incelememiz gerekir ve, son tahlilde neden, gene ekonomi 
ise de, ekonominin tek neden olmadığını akılda tutmak gerekir. 

      İdeolojiler, ekonomik koşulların yansıları ve etkileridir; ama 
ideolojiler ile ekonomi arasındaki ilişki, basit bir ilişki değildir, 



 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
Felsefenin Başlangıç İlkeleri          Georges POLITZER 
 

Halk Kitaplığı                                              sayfa: 0242 
 
 
 
 
  
 
 
 
 
 
 

 

çünkü, biz, altyapı üzerinde ideolojilerin karşılıklı bir etkisi 
olduğunu görüyoruz. 

      Örneğin, Fransa'da, 6 Şubat 1934'ten sonra gelişen yığın 
hareketini, yazdıklarımızı kanıtlamak için, en az iki görünüş 
altında inceleyeceğiz: 

      1. Bazıları bu akımın nedenini, ekonomik bunalım olarak 
açıklıyorlar. Bu, materyalist ama tekyanlı bir açıklamadır. Bu 
açıklama, yalnızca tek etkeni, burada bunalım olan ekonomik 
etkeni dikkate alıyor. 

      2. Öyleyse, düşünüş tarzı, kısmen doğrudur; ama 
insanların ne düşündüğünü, yani ideolojiyi bir etken olarak 
açıklaması koşuluyla. Evet, bu yığınsal akımda, insanlar "anti-
faşist"tir, işte ideolojik etken. Ve eğer insanlar anti-faşist iseler; 
bu, Halk Cephesinin doğmasına yolaçan propaganda 
sayesindedir. Ama, bu propagandanın etkili olması için elverişli 
bir temel, bir taban gerekiyordu, ve 1936'da yapılabilmiş olan 
şey, 1932'de olanaklı değildi. Son olarak, bu yığın hareketinin 
ve onun ideolojisinin başlattığı toplumsal savaşımın, sonradan, 
ekonomiyi nasıl etkilediğini de biliyoruz. 

      Bu örnekte görüyoruz ki, toplumsal koşulların yansısı olan 
ideoloji, sırasında, olayların bir nedeni olur. 

      "Siyasete, hukuka, felsefeye, dine, edebiyata ve sanata 
ilişkin gelişme vb., ekonomik gelişmeye dayanır. Ama bunların 
hepsi de birbirleri üzerinde ve keza ekonomik temel üzerinde 
etki yaparlar. Böyle oluşu ekonomik durumun tek etkin neden, 
bütün geri kalanın ise ancak edilgin bir etki olmasından dolayı 
değildir: Tersine, son tahlilde, her zaman üstün gelen 
ekonomik zorunluluk temeli üzerinde karşılıklı etki vardır."[88]  

      Bunun gibi, örneğin "Miras hukukunun temeli, ailenin 
gelişim aşamasının eşitliğini varsayan ekonomik bir temeldir. 



 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
Felsefenin Başlangıç İlkeleri          Georges POLITZER 
 

Halk Kitaplığı                                              sayfa: 0243 
 
 
 
 
  
 
 
 
 
 
 

 

Bununla birlikte, örneğin, vasiyette bulunmanın, İngiltere'de 
mutlak serbest oluşu, Fransa'da ise çok kısıtlanmış bulunması, 
bunun, bütün özellikleriyle, yalnızca ekonomik nedenlerden 
olduğunu kanıtlamaya yetmeyecektir. Ama, her ikisi de çok 
önemli bir oranda, servetin bölüşülmesini etkilemeleri 
bakımından ekonomi üzerinde etkili olurlar".[89] 

      Daha güncel bir örnek olarak, vergileri alalım. Her birimizin 
vergiler üzerinde bir fikri vardır. Zenginler vergilerini azaltmak 
isterler ve dolaylı vergilerden yanadırlar; emekçiler ve orta 
sınıflar, tersine, dolaysız ve kazançla birlikte artan vergilere 
dayanan bir maliye sistemi isterler. İşte böylece, kapitalizm 
tarafından vergiye bağlı olarak yaratılan ve bizim düşüncemiz 
haline gelen vergi hakkındaki fikrimizin kaynağı, bu ideolojik 
etkenin kaynağı, ekonomik durumda bulunur. Zenginler, kendi 
ayrıcalıklarını korumak isterler ve vergilendirmenin bugünkü 
biçimini olduğu gibi korumak ve yasaları bu doğrultuda 
güçlendirmek için savaşım verirler. Oysa, fikirlerden gelen 
yasalar, ekonomi üzerinde etkili olurlar, çünkü küçük ticareti, 
zanaatçıları öldürür ve kapitalist yoğunlaşmayı çabuklaştırırlar. 

      Şu halde görüyoruz ki, ekonomik koşullar, fikirleri doğurur, 
ama fikirler de ekonomik koşullarda değişiklikler yaratır ve işte 
ilişkilerin bu karşılıklı oluşlarını dikkate alırsak, ideolojileri, 
bütün ideolojileri incelemek gerektiğini anlarız; ve ancak son 
tahlilde, köke inildiğinde, ekonomik zorunlulukların her zaman 
üstün geldiğini görürüz. 

      Biliyoruz ki, ideolojileri savunmak, hiç olmazsa yaymak, 
yazarların ve düşünürlerin özel görevidir. Onların düşünceleri 
ve yazıları, temel özelliklere her zaman pek sahip değildir, 
ama gerçekte, basit bir masal ya da öykü niteliğindeki 
yazılarda bile, her zaman ideolojik bir tahlil buluruz. Bu tahlili 
yapmak pek ince bir işlemdir ve bizim, bunu, çok büyük bir 
ihtiyatla yapmamız gerekir. Şimdi büyük bir yardımı dokunacak 
olan bir diyalektik tahlil örneği göstereceğiz, ama mekanikçi 



 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
Felsefenin Başlangıç İlkeleri          Georges POLITZER 
 

Halk Kitaplığı                                              sayfa: 0244 
 
 
 
 
  
 
 
 
 
 
 

 

olmamaya çok dikkat etmeli ve açıklanamaz olanı açıklamak 
için çabalamamalıdır. 

 

VI. DİYALEKTİK TAHLİL YÖNTEMİ 

      Diyalektik yöntemi iyi uygulamak için, çok şey bilmek 
gerekir, ve tahlilini yapacağımız şeyin konusu bilinmiyorsa, 
bunun inceden inceye araştırılması gerekir, yoksa basit 
yargılama karikatürleri yapmaya varılır. 

      Bir kitabın ya da bir edebiyat yazısının diyalektik tahlilinde 
kullanılmak üzere, başka konulara da uygulanabilecek bir 
yöntem göstereceğiz. 

      a) İlkin tahlil edilecek kitap ya da öykünün içeriğine dikkat 
etmek gerekir. Bu, tüm toplumsal sorunlardan bağımsız olarak 
incelenmelidir, çünkü her şey, sınıf savaşımından ve ekonomik 
koşullardan gelmez. 

      Edebiyata ilişkin etkiler vardır ve biz bunları hesaba 
katmak zorundayız. Yapıtın, herhangi bir "edebi okul"dan olup 
olmadığı aranır. İdeolojilerin iç gelişmelerini dikkate almak 
gerekir. Kolaylık bakımından, tahlil edilecek konunun bir 
özetini yapmak ve göze çarpan noktaları not etmek iyi olur. 

      b) Sonra olayın kahramanları olan toplumsal tipler 
gözönüne alınır. Bu tiplerin ait bulundukları sınıflar aranır, 
kişilerin davranışı incelenir ve romanda geçen olayların 
herhangi bir biçimde toplumsal bir görüş açısına bağlanıp 
bağlanamayacağına bakılır. 

      Bu olanaklı değilse, eğer bunu yapmak akla-uygun 
gelmiyorsa, uydurmaktansa, tahlilden vazgeçmek daha iyi olur. 
Hiçbir zaman uydurma bir açıklama yapmamalıdır. 



 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
Felsefenin Başlangıç İlkeleri          Georges POLITZER 
 

Halk Kitaplığı                                              sayfa: 0245 
 
 
 
 
  
 
 
 
 
 
 

 

      c) Olayda hangi sınıf ya da hangi sınıflar olduğu saptandığı 
zaman, ekonomik temel, yani romanın konusunun geçtiği anda 
üretim araçlarının ve üretim tarzının neler olduğu 
araştırılmalıdır. 

      Eğer, örneğin, olay, günümüzde geçiyorsa, ekonomi, 
kapitalizmdir. Zamanımızda, kapitalizmi eleştiren, ona karşı 
savaşan pek çok öykü ve roman görülmektedir. Ama 
kapitalizme karşı çıkmanın iki biçimi vardır: 

      1. İleriye dönük devrimci olarak. 

      2. Geçmişe dönmek isteyen gerici olarak, ve çağdaş 
romanlarda da sık sık bu biçimle karşılaşılmaktadır: bu 
romanlarda geçmiş zamana özlem duyulmaktadır. 

      d) Bütün bunları kavradıktan sonra, artık ideolojiyi 
araştırabiliriz, yani fikirler, duygular nelerdir, yazarın düşünüş 
biçimi nedir, ona bakabiliriz. İdeolojiyi araştırırken, onun 
oynadığı rolü, ideolojinin bu kitabı okuyanların düşüncesi 
üzerinde yaratacağı etkiyi düşüneceğiz. 

      e) Bunun üzerine, artık tahlilimizin vardığı sonucu 
bildirebilir, ve falan öykünün ya da romanın falan zamanda ne 
için yazılmış olduğunu söyleyebiliriz. Kitabın (çoğu kez 
yazarının bilincine varmadığı) niyetlerini açığa vurabilir, 
duruma göre yerebilir ya da övebiliriz. 

      Bu tahlil yöntemi uygulanırken, ancak buraya kadar 
söylediklerimizin tümü anımsanırsa, iyi bir yöntem olabilir. 
Şunu çok iyi akılda tutmak gerekir ki, diyalektik, her ne kadar 
bize yeni şeyleri anlama, kavrama biçimi getiriyorsa da, gene 
diyalektik, şeylerden sözedebilmek ve onları tahlil edebilmek 
için, onların çok iyi bilinmesini ister. 



 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
Felsefenin Başlangıç İlkeleri          Georges POLITZER 
 

Halk Kitaplığı                                              sayfa: 0246 
 
 
 
 
  
 
 
 
 
 
 

 

      Şu halde, şimdi artık yöntemimizin ne olduğunu gördükten 
sonra, incelemelerimizde, militan yaşamımızda ve kişisel 
yaşamımızda, şeyleri, durgun, hareketsiz bir durumda değil, 
ama hareketleri içinde, değişmeleri içinde, çelişkileri içinde ve 
tarihsel anlamları içinde görmemiz, ve gene şeyleri tekyanlı 
değil, bütün yönleri, bütün görünümleriyle görmemiz ve 
incelememiz gerekir. Kısacası, her yerde ve her zaman 
diyalektik düşünüşü uygulamamız gerekir. 

 

VII. İDEOLOJİK SAVAŞIMIN ZORUNLULUĞU 

      Şimdi artık, diyalektik materyalizmin, Marx ve Engels 
tarafından kurulup Lenin tarafından geliştirilen materyalizmin 
çağdaş biçiminin ne olduğunu daha iyi biliyoruz. Bu kitabımızda, 
özellikle Marx ve Engels'in metinlerinden yararlandık, ama 
Lenin'in felsefe konusundaki yapıtının da çok önemli olduğunu 
belirtmeden bu dersleri tamamlayamayız.[90] Bunun içindir ki, 
bugün marksizm-leninizmden sözedilmektedir. 

      Marksizm-leninizm ve diyalektik materyalizm çözülmez-
cesine birleşmişlerdir, ve ancak diyalektik materyalizm bilgisi 
marksizm-leninizmin tüm genişliğinin, tüm değerinin, bütün 
zenginliğinin ölçülebilmesine olanak verir. Bu, bizi, bir militan 
ancak bu öğretinin tümünü biliyorsa, gerçekten ideolojik olarak 
silahlanmıştır demeye götürür. 

      Bunu çok iyi anlamış olan burjuvazi, her çareye 
başvurarak, işçilerin bilincine kendi ideolojisini sokmaya çalışır. 
Marksizm-leninizmin en az bilinen yanının diyalektik 
materyalizm olduğunu çok iyi bilerek, burjuvazi, ona karşı bir 
susma kampanyası düzenlemiştir. Resmi öğretimin böyle bir 
yöntemden habersiz olduğunu ve okullarda ve üniversitelerde 
öğretimin yüz yıl önce yapıldığı gibi sürdürüldüğünü görmek 
acıdır. 



 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
Felsefenin Başlangıç İlkeleri          Georges POLITZER 
 

Halk Kitaplığı                                              sayfa: 0247 
 
 
 
 
  
 
 
 
 
 
 

 

      Eskiden, metafizik yöntemin, diyalektik yönteme egemen 
durumda oluşu, gördüğümüz gibi, insanların bilgisizliği 
yüzündendi. Bugün, bilim, diyalektik yöntemin bilimsel 
araştırmalara uygun gelen yöntem olduğunu tanıtlamanın 
yollarını vermiştir bize, ve çocuklarımıza bilgisizlikten ileri 
gelen bir yöntemle düşünmeyi ve incelemeyi öğretmek 
utanılacak bir şeydir. 

      Bilginler, bilimsel araştırmalarında, bilimlerin karşılıklı içiçe 
geçişini ve birbirini etkileyişini hesaba katmaksızın kendi 
uzmanlık alanlarında artık incelemeler yapamıyorlar ve bu 
yüzden bilinçsiz olarak diyalektiğin bir bölümünü 
uyguluyorlarsa da, metafizik düşünüş biçimlerini sık sık işin 
içine sokmadan edemiyorlar. İnsanlığa büyük şeyler veren 
bilginler -idealist ve dinsel inanca sahip olan Pasteur'ü, 
Branly'yi anımsayalım-, eğer diyalektik bir kafa yapısına, bir 
düşünüşe sahip olsalardı, daha büyük ilerlemeler 
gerçekleştirmeyecekler miydi ya da gerçekleştirilmesine 
olanak hazırlamayacaklar mıydı? 

      Ama marksizm-leninizme karşı savaşımın, bu susma 
kampanyasından daha da tehlikeli olan bir biçimi vardır: bu da 
burjuvazinin bizzat işçi hareketinin içinde düzenlemeye 
çalıştığı kalpazanlıklardır. Şu sıralarda kendilerini "marksist" 
diye sunan, ve marksizmi "yenilemek", "gençleştirmek" 
iddiasında olan sayısız "teorisyenler"in açılıp serpildiklerini 
görüyoruz. Bu türden kampanyalar, en çok, marksizmin en az 
bilinen yönlerini, özellikle de materyalist felsefeyi dayanak 
noktası olarak seçiyorlar. 

      Böylece, örneğin, marksizmi, devrimci eylem anlayışı 
olarak kabul ettiklerini, ama genel bir dünya anlayışı olarak 
kabul etmediklerini açıklayan insanlar ortaya çıkıyor. Bunlar, 
pekala, materyalist felsefeyi kabul etmeden de marksist 
olunabileceğini bildiriyorlar. Bu genel tutuma uygun olarak 
çeşitli yolsuzluk girişimleri gelişiyor. Kendilerine hep marksist 
diyen kişiler, marksizmin kendi temeli ile, yani materyalist 



 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
Felsefenin Başlangıç İlkeleri          Georges POLITZER 
 

Halk Kitaplığı                                              sayfa: 0248 
 
 
 
 
  
 
 
 
 
 
 

 

felsefe ile bağdaşmaz anlayışları marksizme sokmak istiyorlar. 
Geçmişte bu çeşit girişimlere tanık olunmuştur. Lenin, 
Materyalizm ve Ampiryokritisizm adlı kitabını bu gibi girişimlere 
karşı yazmıştır. Bugün de, marksizmin geniş yayılma 
döneminde, bu girişimlerin yeniden doğuşuna ve çoğalmasına 
tanık olunmaktadır. Eğer marksizmin gerçek felsefesini 
bilmezsek, marksizmin kesinlikle felsefi yönüne saldıran bu 
gibi girişimleri nasıl tanıyabilir, nasıl gerçek yüzlerini meydana 
çıkarabiliriz? 

 

VIII. VARGI 

      Bereket versin ki, birkaç yıldan beri, özellikle işçi sınıfı 
içinde, marksizmin bir bütün olarak incelenmesine doğru 
yaman bir itilim, özellikle de materyalist felsefenin 
incelenmesine gittikçe artan bir ilgi görülmektedir. Bu, bugünkü 
durumda, işçi sınıfının, materyalist felsefenin okunup 
öğrenilmesi gereğinden yana, başlangıçta ileri sürdüğümüz 
nedenlerin haklı olduklarını çok iyi anladığını gösteren bir 
belirtidir. İşçiler, kendi özel deneyimleriyle, pratiğin teoriye 
bağlanması zorunluluğunu, aynı zamanda da teorik çalışmayı 
olabildiği kadar ilerilere götürmek zorunluluğunu 
öğrenmişlerdir. Her militanın görevi, bu akımı güçlendirmek ve 
ona doğru bir yönelim ve doğru bir içerik vermektir. 

      Paris İşçi Üniversitesi[91] sayesinde binlerce kişinin 
diyalektik materyalizmin ne olduğunu öğrenmiş olmalarını 
görmekten çok mutluyuz ve diyalektik materyalizm nasıl bizim 
burjuvaziye karşı savaşımımızı, bilimin kimden yana olduğunu 
göstererek çarpıcı bir biçimde aydınlığa kavuşturuyorsa, aynı 
zamanda; bize, ödevimizi de gösterir. Okumak, öğrenmek, 
çalışmak gerekir. Marksizmi tanımak ve tanıtmak gerekir. 
Militanlar, sokaktaki ve işyerindeki savaşımın yanında ve ona 
paralel olarak ideolojik bir savaşım da yürütmelidirler. Onların 
ödevi, ideolojiyi bütün saldırı biçimlerine karşı savunmak ve 



 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
Felsefenin Başlangıç İlkeleri          Georges POLITZER 
 

Halk Kitaplığı                                              sayfa: 0249 
 
 
 
 
  
 
 
 
 
 
 

 

aynı zamanda işçilerin bilincinde burjuva ideolojisini yıkmak 
için karşı-saldırıyı yürütmektir. Ama bu savaşımın bütün 
yönlerine egemen olmak için ideolojik bilgiyle donatılmış olmak 
gerekir. O, ancak, diyalektik materyalizm bilgisiyle, gerçek 
militan olacaktır. 

      Hiçbir şeyin bilimlerin gelişmesini engelleyemeyeceği en 
yüksek toplumu kuruncaya kadar ödevimizin temel bir bölümü 
de budur.  

 

 

 

 

 

YOKLAMA SORULARI 

 

      1. Fikirlerin rolünü, marksizmin yadsıdığı doğru mu? 

      2. Toplum yapısını belirleyen ve oluşturan çeşitli etkenler 
nelerdir? 

      3. Bir gazetede yayınlanmış bir öyküyü, diyalektik 
materyalizm yöntemi ile tahlil ediniz. 

 

 



 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
Felsefenin Başlangıç İlkeleri          Georges POLITZER 
 

Halk Kitaplığı                                              sayfa: 0250 
 
 
 
 
  
 
 
 
 
 
 

 

 

GENEL ÖZETLEME ÖDEVİ 

      Diyalektik materyalizmden, düşünce için ve eylem için ne 
gibi yararlar sağladınız? 

 

Dipnotlar 

 

[85] Karl Marx, Ekonomi Politiğin Eleştirisine Katkı, "Önsöz", s. 23. 

[86] Friedrich Engels, Ütopik Sosyalizm ve Bilimsel Sosyalizm, Giriş, 
s. 42-43. 

[87] Bkz: Engels'ten Joseph Bloch'a, K. Marx, F. Engels, Felsefe 
İncelemeleri, Sol Yayınları, Ankara 1979, s. 184-185. 

[88] K. Marx-F. Engels, Felsefe İncelemeleri, Engels'ten Heinz 
Starkenburg'a, s. 194. 

[89] K. Marx-F. Engels, agy, Engels'ten Conrad Schmidt'e, s. 190. 

[90] "Dizin"de "Lenin"e bakınız. Lenin'in, marksizme felsefi katkısı - 
burada açıklanması uzun ve karmaşık olur - Materyalizm ve 
Ampiryokritisizm ve Felsefe Defterleri'nde açıkça görülür. 

[91] Bugünkü "Yeni Üniversite", 8. Avenue Mathurin-Moreau, Paris.  

 

 

 



 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
Felsefenin Başlangıç İlkeleri          Georges POLITZER 
 

Halk Kitaplığı                                              sayfa: 0251 
 
 
 
 
  
 
 
 
 
 
 

 

 

 

ADLAR VE KAVRAMLAR DİZİNİ 

 

 

 

      ADCILIK (Nominalisme). - Genel kavramları, cinsleri, türleri 
yalnız ad olarak varmış gibi sayan bir felsefi öğreti. Kavram, 
cins, tür yalnızca zeka için vardır. 

      AKILCILIK (Rationalisme, Usçuluk) - Dinsel esinlere, 
vahiylere dayanan sistemlere karşılık akla dayanan bir sistem. 
Akılcılığa, aynı zamanda, ancak deneyin verilerini 
tanıyabilecğimizi, bilebileceğimizi açıklayan görgücülüğe 
(ampirizme) karşı, aklın, fikirlerin kökeni olduğu görüşünde 
olan sistem de denir. Bir de bu terimden, akla güvenen ve her 
türlü gizemi yadsıyan düşünme yöntemi de anlaşılır; bize göre, 
akılcılık, özellikle, yalnız akla inanıp güvenmeyi, denetimsiz bir 
imgelemeden, kurgucu bir fanteziden ve "iman"dan 
kaynaklanan her şeyden kaçınmayı bizim için bir ödev 
durumuna getiren bilimsel bir düşünme yöntemidir. Ayrıca 
şunu da belirtmek gerekir ki, diyalektiğin yardımı, akılcılığın 
verimli -ve "çağdaş"- olmasını sağlar. 

      ANAKSİMENES (Miletli), (İÖ 6. yüzyıl). - İyonya okulundan 
bir filozof Hocası Anaksimandros'u izledi ve onun yerini aldı. 
Anaksimenes'in öğretilileri de Anaksagoras ile Diogenes 
olmuştur. Ona göre, hava, her şeyin ana öğesidir. 

 



 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
Felsefenin Başlangıç İlkeleri          Georges POLITZER 
 

Halk Kitaplığı                                              sayfa: 0252 
 
 
 
 
  
 
 
 
 
 
 

 

      ANSİKLOPEDİ. - Genel bir biçimde, bütün insan bilgilerinin 
özetini içine alan yapıt. Fransız edebiyat tarihinde, 
Ansiklopedi, 18. yüzyılda yayınlanmış, içinde ilk kez devrimci 
burjuvazinin görüş açısından sunulan bütün insan bilgilerinin 
yeraldığı büyük yapıttır. Ansiklopedi, monarşik feodal rejimin 
günahlarını amansız bir biçimde açığa vuruşu ile etkin olduğu 
gibi, üç ayrı konuya katkısıyla da etkin oldu: materyalizm 
(mekanikçi), tanrıtanımazlık ve teknik ilerleme. 

      ARİSTOTELES (İÖ 384-322). - Platon'la birlikte antikçağın 
en büyük filozofu. Ölümünden bir yıl önce "dinsizlik" 
gerekçesiyle uğradığı kovuşturmadan kurtulmak üzere, ders 
verdiği Atina'dan kaçmak zorunda kaldı. Platon'un öğretilisi 
olmakla birlikte, ona karşı olan Aristoteles, Platon'un idealist 
felsefesini, duyulabilir dünyanın sistemli gözlemiyle, gerçekçi 
temellere oturtmaya çalışır, ama o da, Platon gibi, fikir (idée) 
kavramından yola çıkar. Her varlık -ya da töz (substance)- iki 
ilkeden yapılmıştır: öz ve biçim. Öz, kaba, hareketsiz, belli 
belirsiz bir yığındır; onun şu ya da bu şey olması, "şu" ya da 
"bu" olması için, ona, bir biçimin uyması gerekir. Biçim, etkin, 
özgül fikirdir. Öze niteliğini veren biçimdir. En üstün, bütün 
ötekileri içeren biçim, tanrıdır. Gene Aristoteles, Demokritos'un 
mekanikçi anlayışını yadsıyarak erekçiliği (finalisme) 
getirmiştir: evrene düzen veren tanrıdır. Aristoteles, doğru 
uslamlamanın, doğru düşünüş teorisinin, mantığın 
kurucusudur. Gelişme fikri, onun sisteminin ana fikridir. 
Evrensel gelişme, organik gelişme, devlet biçimlerinin 
gelişmesi vb. her yerde, tamamlanmamış olandan 
tamamlanmışa, eksik olandan eksik olmayana, genel olandan 
özel olana doğru bir evrim olarak kavranır. Engels, 
Aristoteles'i, bütün Yunan filozoflarının en evrensel beyni, 
diyalektik düşünüş tarzının esas biçimlerinin araştırılmasına 
daha o zamandan girişen kişisi diye niteler (Friedrich Engels, 
Ütopik Sosyalizm ve Bilimsel Sosyalizm'e bakınız). 

      Ortaçağda, bu büyük bilginin, bu büyük mantıkçının 
öğretilileri, onun öğretisinin yalnızca biçimsel, soyut yanını 



 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
Felsefenin Başlangıç İlkeleri          Georges POLITZER 
 

Halk Kitaplığı                                              sayfa: 0253 
 
 
 
 
  
 
 
 
 
 
 

 

alıkoydular; aristoculuğu, bilimdeki ilerlemelerin ışığı altında 
yeniden ele almak yeteneğinde olmayan bu kimseler, ondan, 
kuru, kısır bir sistem oluşturdular ki, bu skolastiğin temelini 
oluşturdu. 

      ATOM. - Kimyada ve fizikte, bileşimlere girebilen bir 
elementin nicel olarak en küçüğü olan maddi parçacıklarına 
verilen ad. 

      Antikçağın materyalist felsefesinde, bu sözcük, maddenin 
mutlak olarak artık bölünemez, en küçük öğesi anlamına 
geliyordu, bu ilk öğe, bileşerek ve topaklanarak, bütün doğayı 
oluşturuyordu. 

      BACON, François de Verulam (1561-1626). - Ünlü İngiliz 
filozofu. 1593'te Avam Kamarası üyesi olan Bacon, 1613'te 
başsavcı, 1614'te krallık avukatlığına atandı, 1617'de adalet 
bakanı, 1618'de krallık büyük şansölyesi oldu, 1624 yılında, 
ahlak bozukluğu nedeniyle, parlamento tarafından hapse 
mahkum edildi, hak ve yetkileri elinden alındı; iki gün sonra 
serbest bırakıldı ve kendi köşesine çekildi. 

      François Bacon'un birçok bilimsel ve felsefi yapıtı vardır. 
Bunlar arasında, özellikle, Novum Organum'u (1620) anmak 
gerekir. Bu yapıtında, önsel (a priori) fikirlerin eski metafiziğine 
karşı, deney üzerine kurulu mantığı koyar. 

      Bacon, çağdaş felsefenin ve çağdaş bilimsel yöntemin 
kurucularından biridir. 

      BERKELEY, Georges (1685-1753). - İngiliz filozofu, 
piskopos ve bir zaman için Amerika'da bahtsız bir misyoner. 
Onun (18. yüzyılın başlangıcında zorla ilhak edilen ve 
sömürgeleştirilen katolik İrlanda'da, protestan papazı olarak), 
fatih İngiliz ulusunun siyasetine hizmet eden papazlık etkinliği, 
tümüyle gerici bir nitelik taşır. Manevi alandaki spekülas-



 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
Felsefenin Başlangıç İlkeleri          Georges POLITZER 
 

Halk Kitaplığı                                              sayfa: 0254 
 
 
 
 
  
 
 
 
 
 
 

 

yonlarına paralel olarak, Southsea Company'nin iflası üzerine 
kaleme aldığı Büyük Britanya'nın Yıkımını Önlemenin Çareleri 
Üzerine Deneme (1720) adlı yapıtında da görüleceği üzere, 
kendisini, (örneğin, ünlü işçi evleri ve çocuklarının 
çalışmasının yararlılığı gibi) daha maddi spekülasyonlara 
vermiştir. Lenin, Berkeley felsefesinin temel özelliklerini, derin 
bir biçimde açıklamıştır. Elinizdeki kitapta (Birinci Kısım, İkinci 
Bölümde) Berkeley felsefesinin bir açıklamasını bulacaksınız. 
Berkeley'in (Soruşturucu'daki) ekonomik anlayışı, özellikle 
para hakkındaki görüşleri, Marx tarafından, Ekonomi Politiğin 
Eleştirisine Katkı'da derinlemesine incelenmiştir. Yapıtları: 
Ruhun Algılarının Yeni Teorisi (1707), İnsan Bilgisinin İlkeleri 
(1710), Hylas ile Philonoüs Arasındaki Söyleşiler ( 1712) 

      BİLİNEMEZCİLER (AGNOSTİKLER). - Gerçeği, insan 
aklının anlayamayacağını, bilemeyeceğini söyleyenlere 
felsefede verilen ad. 

      BRANLY, Edouard (1846-1940). - Fizikçi, 1873'te almaşık 
akımları "düzeltmek" üzere, bakıroksidin özelliklerini buldu. 
1888'de "demirtozu" banyosunun özelliğini bularak, ilk radyo 
vericilerini hazırladı. Onun "détecteur"ü sayesinde telsiz-telgraf 
doğdu. 1898'de, bu buluşun, gemilerin yardım çağrılarına 
uygulanışını, Bilimler Akademisine sundu. 

      ÇÖZÜMLEME (ANALİZ, TAHLİL). - Bir şeyi ya da bir fikri 
öğelerine ayırmak için yapılan akıl işlemi. 

      D'ALEMBERT, Jean le Rond (1717-1783). - Fransa'da, 
aydınlık çağın en belirgin temsilcilerinden biri ve büyük bir 
matematikçi olan D'Alembert, mekaniğin ilkelerini kurmak için, 
çok önemli çalışmalar yaptı. Diderot ile birlikte, Ansiklopedi'yi 
ya da Bir Yazarlar Derneği Tarafından Hazırlanan Açıklamalı 
Bilimler, Sanatlar ve Zanaatlar Sözlüğü'nü yayınladı. 
Monarşinin amansız saldırılarına uğrayan ve sonunda gerici 
Devlet Konseyi tarafından yasaklanan, çok yaygınlaşmış bu 
büyük yapıt, aydınlık çağın başlıca anıtıdır (33 cilt, 1751-



 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
Felsefenin Başlangıç İlkeleri          Georges POLITZER 
 

Halk Kitaplığı                                              sayfa: 0255 
 
 
 
 
  
 
 
 
 
 
 

 

1777). D'Alembert, bu ansiklopedinin Giriş Yazısını yazmıştır. 
Bu yazı, onun felsefi görüşünü, kuşkuculuğu (scepticisme) 
içerir. Ne madde, ne de ruh, özlerinde tanınamazlar, ve dünya, 
bizim duygularımıza göründüğünden bambaşka bir biçimde 
varsayılabilir. 

      DARWİN, Charles Robert (1809-1882). - Ünlü İngiliz doğa 
bilimleri uzmanı, geçen yüzyılın doğa bilimlerinde evrimin en 
önemli teorisyeni. Daha önce Lamarck, Goethe vb. tarafından 
da üzerinde çalışılan dönüşümcülük (transformisme) teorisi, 
Darwin'de son ve kesin ifadesini bulmuş, böylece bilime yeni 
yollar açmıştır. Darwin; kendi evrim teorisini, doğal seçme 
(selection naturelle), yani yaşam savaşında, en iyileri, en 
güçlüleri seçen, onların yaşayakalmasını sağlayan, güçsüzleri, 
cılızları vb. ayıklayan bir varsayım üzerine kurmuştur. Darwin, 
yapay hayvan yetiştirme deneylerinden yola çıkıyordu. Ama 
kör doğada, yetiştiricinin eli neredeydi? Bu soruyu yanıtlamak 
için, Malthus'un Nüfus İlkesi Üzerine Deneme adlı yapıtından, 
nüfusun çoğalması ile geçim araçlarının artması olanakları 
arasındaki bir oransızlıktan yola çıkması ölçüsünde yararlandı. 
Her ne kadar çağdaş biyoloji, pek çok yeni olay incelemiş ve 
bu nedenle Darwin tarafından kullanılan etkenler çok genel bir 
biçimde değişikliğe uğramış ve tamamlanmışsa da, evrim 
teorisinin temel düşüncesi, çağdaş düşüncedeki sağlam yerini, 
hiçbir şey yitirmeden korumuştur. Engels, bu konuda, 
Sosyalizmin Evrimi'nde şöyle yazar: "Darwin, bugün varolan 
bütün organik doğanın, bitkilerin, hayvanların ve insanların, 
milyonlarca yıldan beri, süregelen bir evrim sürecinin ürünü 
olduklarını tanıtlayarak, metafizik doğa anlayışına en yaman 
darbeyi indirmiştir." Engels, Marx'ın mezarı başında yaptığı 
konuşmada, Marx ile Darwin arasındaki ilişkileri şu sözlerle 
anlatmıştır: "Nasıl Darwin organik doğanın evrim yasasını 
bulduysa, Marx da, insan tarihinin evrim yasasını buldu." Marx, 
daha 1860'ta, o sırada (1859) yayınlanmış olan Darwin'in 
başlıca yapıtı Türlerin Kökeni üzerine, Engels'e yazdığı bir 
mektupta şöyle diyordu: "Her ne kadar kabaca, İngilizvari 
geliştirilmişse de, bu kitap, doğa bilimleri açısından, bizim 



 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
Felsefenin Başlangıç İlkeleri          Georges POLITZER 
 

Halk Kitaplığı                                              sayfa: 0256 
 
 
 
 
  
 
 
 
 
 
 

 

görüşümüze uygun bir temel taşımaktadır." (Marx-Engels, 
Yazışmalar, c. II, s. 426). Marx, Lassalle'a yazdığı bir mektupta 
da, düşüncelerini, benzer bir biçimde açıklar (s. 346). 
"Darwin'in yapıtı çok dikkate değer ve tarihte sınıf 
savaşımlarına, doğa bilimleri açısından, temel olması bana 
çok uygun görünüyor. ... Bütün eksikliklerine karşın kitap, 
yalnızca, her şeyden önce, tanrıbilime, doğa bilimleri alanında 
ölümcül bir darbe indirmekle kalmıyor, aynı zamanda doğa 
bilimlerinin akla-uygunluğunu da görgücü (ampirik) bir biçimde 
yerine oturtuyor..." (s. 214, 287.) 

      DEMOKRİTOS (Abderalı) (İÖ yaklaşık 460-370). - Yunan 
filozofu, antikçağın en büyük materyalisti. Ona göre, gerçek 
olarak yalnız atomlar ve boşluk vardır. Atomlar, son derece 
küçük, bölünmez, biçimleri, büyüklükleri ve durumları farklı ve 
sürekli hareket halinde ilk öğelerdir. Nesneler, atomların 
düzenlenmesinden doğarlar. Demokritos, ruhun da maddi 
olduğunu ve her şey gibi, onun da, atomlardan (ötekilerden 
daha ince olan atomlardan) oluşmuş olduğunu iddia eder. Öte 
yandan, ona göre, şeylerin nitelikleri (renkleri, kokuları vb.) salt 
özneldir ve bizim duyularımızın yanılsamalarıdır. Gerçek ve 
nesnel dünya, bu gibi nitelikleri içermez ve aklın görevi, 
atomların kendilerini bulmak için, bu nitelikleri soyutlamak 
olmalıdır. 

      Demokritos'ta, duyuların verdikleri "niteliklerin" öznel temel 
özelliği ile aklın kavradığı, tasarladığı, atomların gerçek ya da 
nesnel dünyası arasındaki çelişki, materyalist diyalektiğin bilgi 
sorununu ilk ilkel biçimiyle, ortaya koymaktadır. Demokritos'un 
atomlar teorisi, atom biliminin (atomistik) dahice bir önsezisidir. 

      DESCARTES, Rene (1596-1650). - İkici (yani madde ile 
ruhu metafizik bir biçimde karşı karşıya getiren ikicilikten yana) 
Fransız filozofu. O, skolastiğe karşı savaştı ve analitik 
geometriyi kurdu. Onun ikiciliği (dualisme) duyulabilir maddi 
dünyayı, fiziğe ya da, daha doğrusu, matematik mekaniğe, akli 
olan manevi ruhu ise metafiziğe teslim eder. Onun için pratikte 



 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
Felsefenin Başlangıç İlkeleri          Georges POLITZER 
 

Halk Kitaplığı                                              sayfa: 0257 
 
 
 
 
  
 
 
 
 
 
 

 

materyalist, teoride ise idealisttir. Bu ikilik, onu, mekanikçi-
materyalist eğiliminde olduğu kadar, metafizikçi-ruhçu 
eğiliminde de, yeni zamanların tüm burjuva felsefesinin ekseni 
haline getirir. Skolastiği yıkmak ve gerçeği bulmak için, her 
şeyden "yöntemli bir biçimde" kuşkulanmakla işe başlamaya 
karar veren, bir usçu olarak duyuların deneyini aldatıcı diye 
yadsıyan, matematik yöntemi bütün bilimler için örnek ilan 
eden Descartes, "düşünüyorum, öyleyse varım" önermesinde, 
bütün apaçık gerçeklerin ülküsünü bulur. Bir sürü 
tümdengelimlerle, ruhsal töz olarak ruhun varlığı ve tanrının 
varlığı sonucuna varır. Ve maddi dünyanın varlığını, Tanrının 
varlığı üzerine oturtur. Ama aynı zamanda, Descartes'a göre, 
madde, süre (étendue) ile özdeştir. Böylece doğabilimin, her 
türlü deneyi sınırlayan tanrıbilimin etkisinden özgür olduğunu 
ilan eder. Onun felsefesindeki esas ilerleme, bütün nesneleri, 
kendilerini oluşturan en basit parçalara ayrıştıran bilimsel bir 
yöntem öne sürülmesinden ibarettir. Descartes, Engels'in 
dediği gibi, bu matematik-mekanikçi tahlil temeli üzerinde 
nesneleri soyutlarken, onların ilişkilerini metafizik bir biçimde 
yerinden oynatıp çıkarırken, bunların diyalektik sentezi için 
zorunlu olan öncülleri de biçimlendirmiş oluyordu. Descartes, 
zamanının teknik ve sınai gelişmesi için kendi "yeni 
yöntem"ine çok büyük bir önem veriyordu. Gerçekte bu 
yöntem, genel bir biçimde, onun bütün felsefe anlayışı (bu 
anlayışta hayvanlar birer otomat olarak tasarlanır), manüfaktür 
döneminin belirgin felsefesidir. Bununla birlikte, son derece 
değerli ve geçerli usçu bir mirastır. Başlıca yapıtları: Aklını İyi 
Kullanmak ve Gerçeği Bilimlerde Aramak İçin Yöntem Üzerine 
Konuşmalar (1637), Metafizik Düşünceler (1641), Felsefenin 
İlkeleri (1644), Ruhun Tutkuları Üzerine İnceleme (1649), 
İnsan Üzerine İnceleme (öldükten sonra yayınlanmıştır). 

      DEKARTÇILIK (Karteziyanizm). - Descartes'ın felsefesine 
verilen ad. 

      DİDEROT, Denis (1713-1784). - Fransız aydınlık çağı 
materyalistleri arasında en büyük Fransız düşünürü, 



 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
Felsefenin Başlangıç İlkeleri          Georges POLITZER 
 

Halk Kitaplığı                                              sayfa: 0258 
 
 
 
 
  
 
 
 
 
 
 

 

ansiklopedicilerin şefi ve ruhudur. D'Alembert ile birlikte çeyrek 
yüzyıl boyunca (1751'den başlayarak) "Kör İnanca (taassuba) 
ve Zorbalığa Karşı Kutsal Birlik" denilen ünlü Ansiklopedi'yi 
yayınladı. Devletin ve cizvit papazlarının hışmına uğrayan bu 
Ansiklopedi'nin yayınlanması, son derece büyük bir manevi 
güç, yılmaz bir irade, büyük bir başeğmezlik ve mutlak bir 
sakınmazlık gerektirmişti. "Bütün yaşamını coşku ile, şevkle, 
gerçeğe ve hakka -bu sözcük doğruluk anlamında alınmıştır- 
adamış bir kimse varsa, bu, Diderot olmuştur" diye yazıyordu 
Engels. Diderot çeşitli konular üzerinde, doğa bilimleri ve 
matematik, tarih ve toplum, ekonomi ve devlet, hukuk ve 
ahlak, sanat ve edebiyat üzerinde pek çok şey yazmıştır. Katı 
bir katolik eğitimi ile yetişmiş olan Diderot, hayranlık veren bir 
mantıkla gelişmiştir, yaradancılıktan (tanrıyı yalnızca ilk neden 
sayan déisme'den) materyalizme, tanrıtanımazlığa (atheisme) 
geçerek, "aydınlık dönemi" Fransız burjuva devrimci 
felsefesinin en yüksek amaçlarını temsil etmeye başlamıştır. 
Zamanın toplumu üzerinde, en derin ve en uzun ömürlü etkiyi 
yaratmıştır. Ama onun düşüncesi, kaba bir materyalizmin dar 
sınırları içinde kalmamıştır. Onda, diyalektik bir düşüncenin 
sayısız tohumlarını bulmak olanaklıdır. Daha parlamentonun 
emri üzerine yakılan Felsefi Düşünceler'inde (La Haye 1746), 
basılmadan elkonulan Kuşkucunun Gezintisi'nde (1747), 
kiliseye karşı yiğitçe saldırılara girişir. Tanrıtanımaz yapıtı, 
Körler Üzerine Mektup (Londra 1749), ona bir yıl hapse 
maloldu. Diderot, aynı zamanda, haklı olarak, Lamarck ve 
Darwin'in müjdecisi de sayılır, çünkü, daha o zamandan, 
organizmaların evrimi fikrini ve başlangıçta, hayvanlar aleminin 
ve bitkiler aleminin çeşitliliğinin ilerleyici bir dönüşümle 
(transformasyon) kendisinden çıktığı bir ilkel varlıkın varolduğu 
fikrini, açık, tutarlı ve kararlı bir biçimde savunur. Aynı şekilde, 
bir bireysel evrim vardır, ve gene, Diderot'ya göre, bir de 
türlerin evrimi vardır. Diderot, evrim fikrini, mantıklı bir biçimde 
izleyerek, sonunda, cansız maddenin evriminin kabul 
edilmesini de zorunlu görür. Doğanın Yorumu Üzerine 
Düşünceler (1754) adlı yapıtında, ruhsal olayları açıklamak 
için, hayvanlarda zaten varolan ve insanlarda düşünceyi 



 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
Felsefenin Başlangıç İlkeleri          Georges POLITZER 
 

Halk Kitaplığı                                              sayfa: 0259 
 
 
 
 
  
 
 
 
 
 
 

 

belirleyen duyumla bezenmiş atomlar varsayımını 
düşünüyordu. Doğanın bütün eylemleri, varlığı tümüyle içeren, 
içinde sürekli dönüşüm halinde ve sürekli karşılıklı tepki 
halinde bulunan güçlerin birliğinin kendini gösterdiği bir tözün 
tezahürüdürler. En korkusuzcasına materyalist olan ve en 
fazla zeka parıltılarıyla yüklü yapıtları arasında, Diderot ile 
d'Alembert'in Söyleşileri (1769) ile d'Alembert'in Düşü'nü 
anmamız gerekir; bunlar, aynı zamanda, kusursuz edebiyat 
başyapıtlarıdır. Diderot, ayrıca, büyük bir dram yazarı ve yazı 
ustasıdır. Sanat ve sahne reformu uğruna savaşımında; 
doğacılıktan (natüralizmden) yanadır; canlı, somut gerçeğin 
allanıp pullanmadan yansılanmasından yanadır, Diderot, 
bunlardan başka -geçerken söylemiş olalım, Marx'ın en sevdiği 
yazardır- birçok roman, mizah öyküsü yazmıştır; bunların 
önemi şundan da anlaşılır ki, Lessing, Schiller ve Goethe gibi 
adamlar, yalnızca onun hayranları olmakla kalmadılar, 
kitaplardan çoğunu Almancaya çevirdiler. En ünlü yapıtı, 
Engels'in "bir diyalektik şaheseri" dediği Rameau'nun 
Yeğeni'dir. 

      DİYALEKTİK. - "Diyalektik" sözü, başlangıçta tartışma 
sanatı ya da tartışma bilimi anlamına geliyordu. Platon'a göre 
diyalektik, her şeyden önce, bir fikirden ya da bir ilkeden, 
içinde taşıdığı bütün olumlu ya da olumsuz sonuçları 
çıkartmak sanatıdır. Daha sonraki anlamıyla diyalektik, 
ardarda gelen aşamalarla duyulabilir verilerden şeylerin 
fikirlerine, sonsuz ve değişmez ilkelerine doğru ve bütün 
bunların ilki olan iyi fikrine doğru çıkan düşüncenin, mantıklı ve 
yükselen yürüyüşüdür. Platon'a göre fikirler, gerçek adına 
yakışır tek gerçek olduklarından, bu ad, fikirlerin diyalektiği ya 
da bilimi, sonunda da bilimin kendisi olmaya başladı. 

      Hegel'de diyalektik, mutlak fikre kadar, ardarda gelen tez, 
antitez, sentez aşamaları arasından geçen fikrin hareketidir. 

      Marx'ta ve marksistlerde diyalektik, artık fikrin hareketi 
değil, ama şeylerin kendilerinin çelişkiler arasında geçen 



 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
Felsefenin Başlangıç İlkeleri          Georges POLITZER 
 

Halk Kitaplığı                                              sayfa: 0260 
 
 
 
 
  
 
 
 
 
 
 

 

hareketidir; aklın hareketi ise, bunun bilinçli bir ifadesinden 
başka bir şey değildir. Bu kitabın Dördüncü Kısmında, marksist 
diyalektiğin derinleştirilmiş bir incelemesini bulacaksınız. 

      DUYUMCULUK (Sensualisme). - Bir felsefe sistemi. Buna 
göre, bütün fikirler, dolaysız olarak, duyumlardan gelir. 

      DÜHRİNG, Eugen (1833-1921). - Alman filozof ve 
iktisatçısı, bir süre Berlin Üniversitesinde felsefe ve ekonomi 
politik dersleri vermiştir. Kısa süre sonra gözleri görmez oldu; 
ölümüne kadar, önce Berlin'de, daha sonra da Nowawes'te, 
yazar olarak yaşadı. Bir burjuva sosyalizminin, toplum 
düzeninin temelini "bireysel ruhun doğal çabaları"nda gören bu 
en belirgin temsilcisi, toplumsal üründe işçilerin artan payı 
teorisini öğretiyor ve geleceğin kurtuluşunu sınıflararası 
uzlaşmaz karşıtlıkların uzlaşmasından bekliyordu; kendisini 
insanlığın düzelticisi, iyileştiricisi gibi görüyordu. Çok çeşitli 
konularda konferanslar verdi. Berlin profesörlerine karşı 
uluorta saldırıları sonucu, kısa zamanda koltuğundan oldu. 
1870-1880 yılları arasında, sosyal-demokrasi, pek çok yandaş 
bulmuştu. Dühring, birçok yapıtında, toplumsal-felsefi özel bir 
sistem geliştirdi ki, bu sistem, kendisinin bulmuş olduğunu 
sandığı bir sürü mutlak "son yargı gerçekleri"nin yardımıyla 
oluşturulmuştu. Hıristiyanlığa karşıydı ve ateşli bir yahudi 
düşmanıydı. Kendi elinde olmayarak, dolaylı bir şekilde, 
bilimsel komünizme büyük bir hizmeti olmuştur; Marx'a ve 
Lassalle'a karşı tutkulu saldırıları ve büyüklük deliliğinin 
damgasını taşıyan "gerçeğin felsefesi", Engels'in ünlü yergi 
yazısındaki yanıta yolaçtı: Bay Eugen Dühring Bilimi Altüst 
Ediyor (Anti-Dühring) kitabı, kısa zamanda yeni devrimci işçi 
kuşağının felsefe kılavuzu haline geldi. Bu yapıtında Engels, 
Dühring'in yavanlıklar sistemini acımasızca yıkıyor ve ilk kez 
diyalektik materyalizmin, usta elinden çıkma tam ve açık bir 
açıklamasını yapıyordu (Engels'in Anti-Dühring'ine bakınız ). 

      EFLATUN (MÖ 427-348) - Bkz. Platon. 



 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
Felsefenin Başlangıç İlkeleri          Georges POLITZER 
 

Halk Kitaplığı                                              sayfa: 0261 
 
 
 
 
  
 
 
 
 
 
 

 

      ELEALILAR. - Güney İtalya'da Yunanlıların kurduğu Elea 
kentinden Elealı filozoflar. Heraklitos'a ve Milet (Milas) okuluna 
(Thales'e bakınız) karşı olan Elealılar, varlığın değişmezliğini 
iddia ediyorlardı. Bunlar arasında en ünlüleri Zenon'dur (İÖ 
500 yılları). 

      ENGELS, Friedrich (1820-1895). - Marx'ın en sevgili dostu 
ve ayrılmaz savaşım arkadaşı, diyalektik materyalizmin ve 
bilimsel sosyalizmin ortak kurucusu ve Komünist Parti 
Manifestosu'nun hazırlanışında Marx'ın yardımcısı; 
Komünistler Birliğinin ve Uluslararası İşçi Birliğinin ya da 
Birinci Enternasyonalin kurucularından. Marx'ın (1883'te) 
ölümünden sonra, uluslararası işçi hareketinin manevi önderi 
ve en büyük otoritesi oldu. Onun başlıca değeri, diyalektik 
materyalizmi geliştirmesinde ve açıklamasındadır. Teorik 
yapıtları arasında ilk yeri, felsefe konusundaki yergi yazılarına 
vermek gerekir. Bunlar proletarya düşüncesi üzerinde en kalıcı 
etkiyi yapmış olan ve giderek artan bir önem kazanan 
başyapıtlardır. Engels, bu yapıtlarında, toplumsal sınıfların 
savaşımları ile ve üretici güçlerin gelişmesi ve doğa bilimlerinin 
paralel ilerleyişi ile felsefenin diyalektik ilişkilerini ustalıkla ve 
eşi bulunmaz bir duruluk ve açıklıkla gösterir. Böylece okuru, 
hep aynı yollardan geçirerek şu gerçeğe götürür: Bütün 
insanlığı gerçekten kurtaran bir felsefe, ancak diyalektik 
materyalizm felsefesi olabilir, çünkü, yalnız bu felsefe teorik 
düşünceyi idealizmin Scylla'sından, mekanikçi kaba 
materyalizmin Charybde'inden koruyabilecek ve bilginin tutarlı 
bir materyalist teorisinin zaferini sağlayabilecek yetenektedir. 
Engels'in bu konudaki başlıca yapıtları: Anti-Dühring, Lessing 
tarzında hazırlanmış, taptaze bir hava, canlılık, savaşımcı bir 
güçle dolu bu polemik yapıtı, materyalist dünya anlayışının 
olağanüstü verimli bir savunmasıdır; Ludwig Feuerbach ve 
Klasik Alman Felsefesinin Sonu, felsefenin Hegel'den Marx'a 
kadar gelişmesi üzerine parlak bir deneme yazısıdır. Daha az 
tanınan, ama Anti-Dühring ile birlikte marksistlerin, felsefesinin 
yeni idealist sistemlerine karşı savaşımlarında temel bir silahı 
olabilecek bütün niteliklere sahip olan bir yapıtı da Doğanın 



 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
Felsefenin Başlangıç İlkeleri          Georges POLITZER 
 

Halk Kitaplığı                                              sayfa: 0262 
 
 
 
 
  
 
 
 
 
 
 

 

Diyalektiği'dir. Fransa'da birkaç yıl önce yayınlanmış, 1873'ten 
1892'ye kadar yazılmış makalelerden ve parçalardan 
derlenmiştir; -bazı noktalarda son bilimsel bulgularla aşılmış 
olsa bile- diyalektik materyalizm ve onun doğru yorumu için, 
savaşım veren herkes için, çağdaş doğa bilimlerinin 
sonuçlarını uyumlu bir biçimde marksizmin bünyesine katma 
zorunluluğunu kafasına koymuş olan herkes için tükenmez bir 
kaynaktır. Öteki teorik ve yöntem bilimsel önemli yapıtları 
arasında şunları sayalım: İngiltere'de Emekçi Sınıfların 
Durumu (1845); Komünist Parti Manifestosu -Marx'la birlikte-; 
Almanya'da Burjuva Demokratik Devrim (1850-1852) -içerdiği 
bölümler: Köylüler Savaşı, Almanya'da Devrim ve Karşı-
Devrim ve Reich Anayasası İçin Kampanya-; Ütopik Sosyalizm 
ve Bilimsel Sosyalizm (1880); Ailenin, Özel Mülkiyetin ve 
Devletin Kökeni (1884); Konut Sorunu (1872); İlkel Hıristiyanlık 
Tarihine Katkı; Kapital Üzerine İncelemeler; Erfurt Programının 
Eleştirisi (1891). 

      Bunlardan başka, Edebiyat ve Sanat Üzerine, Din Üzerine, 
"Kapital" Üzerine, Felsefe İncelemeleri, Marx ve Engels'in bu 
konulardaki seçilmiş metinlerini içerir. Engels'in yazışmaları 
arasında, K. Marx-F. Engels Yazışması'nı (9 cilt) ve Friedrich 
Engels-Paul ve Laura Lafargue Yazışması'nı (3 cilt) analım. 

      EPİKÜROS (İO 341-270). - Yunan filozofu Epiküros, 
Atina'da, felsefe öğretmiştir. Denildiğine göre, yaklaşık olarak 
300 cilt tutan yapıtından, bize, ancak öğretisinin özetini taşıyan 
birkaç mektupla özdeyişlerinden bir derleme kalmıştır. 

      Epiküros, dünyanın, başlangıcı rasgele, arızi (accident) bir 
şey olan bir nedensellik gereğince buluşan, birleşen ve dağılan 
bir atomlar sonsuzluğundan yapılmış olduğunu öğretir, Belki 
de gerçekten tanrılar vardır, ama onlar, gene Epiküros'a göre, 
her ne olursa olsun bizim dünyamızla uğraşmazlar. Demek ki, 
insan özgürdür ve ölümden korkacak bir şey yoktur. Böylece 
korkudan ve yanılgıdan kurtulan insan, dayanıksız ve geçici 



 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
Felsefenin Başlangıç İlkeleri          Georges POLITZER 
 

Halk Kitaplığı                                              sayfa: 0263 
 
 
 
 
  
 
 
 
 
 
 

 

yararlara sırt çevirmeli ve ölçülü zevkler verecek dayanıklı ve 
kalıcı yararlar aramalıdır. 

      EREKBİLİM (Teleologie). - Doğadaki bütün varlıkların bir 
sonu (telos, Yunanca son), -çok kez tanrının ya da 
alınyazısının, takdiri ilahinin istediği- belirli bir amacı olduğu 
yolunda bir varsayım. Bu açıklamanın en ileri götürülmüş 
biçimini, Bernardin de Saint-Pierre'de (18. yüzyıl) görürüz. O, 
eğer elma ağacın dalında asılı duruyorsa, bu insanın onu 
kolaylıkla elegeçirebilmesi içindir; eğer balkabağı bir ağaçta 
değil de yerde bitiyorsa, bu balkabağının gelip geçenlerin 
başına düşmemesi içindir, vb. diyordu. Bu varsayım, 
zamanımızda bile, bazı doğabilim uzmanlarınca, daha az 
karikatürümsü bir biçimiyle benimsenmektedir. 

      FEUERBACH, Ludwig (1804-1872). - Alman filozofu 
materyalist, zamanın ünlü suçbilimcisi. Paul-Anselme 
Feuerbach'ın oğlu. Felsefe anlayışı yüzünden akademik 
kariyerini bırakmak zorunda kaldı ve köyde yaşadığı halde 
para sıkıntısı içindeydi. Sol-hegelcilikten materyalizme geçti. 
"Düşünce varlıktan çıkmıştır, varlık düşünceden değil." İnsan 
doğanın ürünüdür; din, insan doğasının mitlere ilişkin 
yansısıdır. "Onun tanrısında insanı görüp tanırsın, ve insanda 
da gene onun tanrısını; ikisi özdeştir." İnsanı yaratan tanrı 
değildir, ama insan düş olarak tanrıyı yaratmıştır. Feuerbach'ın 
felsefesi, Hegel'in felsefesi ile Marx felsefesi arasında 
bağlayıcı bir ara halkadır. Her ne kadar birkaç yerde 18. yüzyıl 
Fransız materyalizmi üzerine çok aşağılayıcı düşünceler ileri 
sürse de, Feuerbach, gene de, gerçekte, bütün erdemleri ve 
bütün kusurları ile birlikte, bütün "tanrıbilime" karşı, soylu, 
ağırbaşlı ve devrimci hıncı ile ve toplumsal olayları ve edimleri 
açıklama sözkonusu olduğunda idealizme eğilimi ile 18. yüzyıl 
materyalizminin en iyi eleştircisi oldu. 

      Belirli bir süre Feuerbach'ın öğretilileri olan Marx ve 
Engels, onun materyalizminin yetersizliğini kısa bir zamanda 
ortaya koydular. Feuerbach'ın düşüncesinde değerli ne varsa, 



 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
Felsefenin Başlangıç İlkeleri          Georges POLITZER 
 

Halk Kitaplığı                                              sayfa: 0264 
 
 
 
 
  
 
 
 
 
 
 

 

hepsini özümleyerek, onu aşan diyalektik materyalizmi 
kurdular. 

      FİZYOLOJİ. - Yaşam belirtisi olan organik işlevleri, 
görevleri inceleyen bilim. 

      FLOJİSTİK. - Eski kimyacılar tarafından, yanma, ateş 
olayını açıklamak için düşünülen bir ilke ya da akışkan madde. 

      GALİLEİ (1564-1642). - Matematikçi, fizikçi, astronom, 
İtalya'da deneysel bilimin kurucusu. Galilei, sarkacın 
salınımlarının eşzamanlılığını bulur ve farklı ağırlıktaki 
cisimlerin boşluk içinde eşit zamanda düştüklerini kanıtlar. 
Astronomide Kopernik sistemini kabul eder ve yeni bir teleskop 
yaparak Kopernik sistemine uygun buluşlar yapar. Böylece 
güneşin dünyanın merkezi olduğunu ve yeryüzünün güneşin 
çevresinde döndüğünü açıklar. Engizisyonun kovuşturmasına 
uğrayınca, sözünü geri almak zorunda kalır ve sözünü geri 
aldıktan sonra da ünlü sözünü söyler: "Ama o, gene de 
dönüyor!" 

      GİZEMCİLİK (Mysticisme). - Felsefi ve dinsel bir tutum. 
Buna göre, yetkinlik (ahlakta olduğu kadar bilgide yetkinlik), 
gizemli bir tarzda, insanı (kendi iç alemini) tanrıya birleştiren 
bir çeşit tapınma; ibadettir. Gizemcilik sözünden, aynı 
zamanda, karanlık olanı yeğ tutan ve gizemli olana inanan 
zihinsel bir eğilim anlaşılır. Bu, usçuluğa karşıdır. 

      HEGEL, Georg Wilhelm Friedrich (1770-1831). - 
Almanya'nın en önemli idealist filozofu. Önemini, özellikle, 
idealist bir biçimde tasarladığı ama temelde doğru olan 
diyalektik yöntemiyle kazanmıştır. Hegel, nesnel bir idealisttir; 
ona göre gerçeğin ilk ilkesi mutlak Fikir'dir (Idée). Bu mutlak 
Fikir, önce doğada kendini açığa vurur, sonra ruh ve bilgi olur. 
Fikirin bu oluşu, mantıksal diyalektik bir gelişme oluşturur ki, 
gerçek tarih bunun anlatımından başka bir şey değildir. Şu 



 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
Felsefenin Başlangıç İlkeleri          Georges POLITZER 
 

Halk Kitaplığı                                              sayfa: 0265 
 
 
 
 
  
 
 
 
 
 
 

 

halde dünyanın ve dünya tarihinin yaratıcısı, salt düşüncedir; 
dünya Fikir'in bir gösterisinden başka bir şey değildir. 
Feuerbach'ın da gösterdiği gibi bu Fikir (Idée) sonu sonuna, 
soyut ve mantıksal bir kılıf içindeki hıristiyanlığın tanrısından 
başka bir şey değildir. Marx ve Engels, Hegel'in diyalektiğini 
tersine çevirdiler ve ona materyalist bir içerik vererek ve 
böylece onu gerçekten devrimci teorik bir silah haline getirerek 
"ayaklarının üzerine oturttular". 

      HEGELCİLER (Genç). - Hegel'in ölümünden sonra 
öğrencileri, hocalarının öğretisini yorumlayışlarına göre 
birbirine karşı iki gruba bölündüler. Bu öğretinin yalnızca 
sözleri (lafzı) ile yetinenler, sağ-hegelciliği oluşturdular. Bunlar, 
Prusya devletinin savunucuları idiler. Ötekiler, gene Hegel'in 
kendi yöntemine dayanarak onun idealist ve gerici yargılarını 
reddederek, sol-hegelcileri ya da "genç hegelcileri" 
oluşturdular. Bütün gericilik biçimlerine saldırdılar. Bunlar 
arasında, Arnold Ruge, Strauss, Bruno Bauer, Feuerbach, 
Stirner, Koppen, Karl Marx, Friedrich Engels vb. vardı. 

      HELVETİUS, Claude Adrien. (1715-1771). - Paris'te 
doğmuş mültezim, edebiyatçı ve filozof; 18. yüzyılın büyük 
materyalistlerinden biri. Başlıca yapıtları: Ruh Üzerine (1758) -
Parlamentonun emri ile yakıldı-; İnsan Üzerine (1772). 
Feodalitenin ve tanrıbilimin düşmanı olan Helvetius, bireysel 
çıkarlarla, toplumsal çıkarların uyumu üzerine kurulu "hukuk 
düzeni" önerir, ama toplumu iyileştirmek için eğitime güvenir. 

      HERAKLİTOS (İÖ 544-475), Obscur (Karanlık, Muzlim) de 
denilir. - Heraklitos, küçük Asya'da bir ticaret kenti olan Efes'te 
yaşadı. Antikçağın en büyük diyalektikçilerinden biri oldu. Ona 
göre, oluş, evrenin temel yasasıdır; savaşım, karşıtların birliği, 
varlıkla varlık olmayanın birliği, dünyanın özü işte budur. 
Heraklitos, evrenin en genel yasasını, bütün şeylerin bu 
kalımsızlığında, durulmamışlığında, her varlığın bu sürekli 
değişmesinde görmüştür. Her şey akar, her şey değişir ve 
hiçbir şey kalıcı değildir, bu nedenle, "aynı ırmağa iki kere 



 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
Felsefenin Başlangıç İlkeleri          Georges POLITZER 
 

Halk Kitaplığı                                              sayfa: 0266 
 
 
 
 
  
 
 
 
 
 
 

 

giremeyiz". Evren, savaş ve barıştır, yaz ve kıştır, akış ve 
durgunluktur vb. Ve çelişki, dünyanın egemen ilkesi, 
Heraklitos'a göre ayrılmazcasına şeylerin içinde olan bir 
şeydir, öyle ki her şey bir karşıtlar birliğidir. 

      HOLBACH, Paul Henri Thiry, baron (1723-1789). - Fransız 
materyalisti. 12 yaşında Paris'e geldi, öğrenimini, gerçek yurdu 
haline gelen Fransa'da, sonra da Leyde'de yaptı. Holbach, 
Diderot ile birlikte, Ansiklopedi'nin hazırlanmasında etkin bir 
görev aldı. Ansiklopedi'ye, doğa bilimlerine ilişkin açıklamalar 
ve makaleler yazdı. Onun salonu, o zamanın Fransası'nın en 
iyi kafalarının toplantı yeriydi. Üçüncü gücün (Tiers Etat-
soylular ve din mensupları dışında kalan halk) devrimci 
ideolojisi bu salonda biçimlendi, daha sonra 18. yüzyılın 
Fransız materyalizmi diye adlandırılacak olan felsefenin 
ilkeleri, birkaç dostun dar çevresi içinde, bu salonda dile 
getirildi. Mekanikçi materyalizm, onun yapıtlarında sistemli ve 
tamamlanmış ifadesini buldu. Holbach, ikiciliğe, dünyanın 
madde ve ruh diye ikileştirilmesine karşı çıkmıştır. İnsan, 
doğanın zorunlu ürününden başka bir şey değildir. Doğa, 
hareket halinde bir maddedir. Madde, bizim duyu organlarımız 
üzerinde doğrudan doğruya ya da dolaylı olarak işleyen, etki 
yapan şeydir. Ruhçu ve tanrıbilimci sistemler, ancak insan 
beyninin ipesapa gelmez saçmalarıdır, insan bilgisizliğinin 
meyvesi ve bu sistemlerden çıkar sağlayanların çoğunun, 
özellikle de kilisenin bilinçli bir aldatmacasının ürünüdür. 
Doğanın Sistemi (1770) adlı yapıtının, kendi zamanında, 
olağanüstü devrimci bir etkisi oldu. 

      HUME, David (1711-1776). - İskoçyalı filozof, felsefede 
kuşkucu ve bilinemezci (septik ve agnostik), aktif politikacı, 
toplumsal ekonomi sorunları üzerine denemeler yazdı ve 
özgün bir tarihçi oldu. Hume'un felsefesi İngiliz burjuvazisine 
özgü düşüncenin yöneliminin, yani Locke'un deneysel felsefesi 
ile başlayıp sonradan Berkeley'in öznelciliğine (subjectivisme) 
dönen, ve en sonunda bütün temel sorunlarda 
bilinemezcilikten yana, yani gerçek bilginin olanaksızlığını 



 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
Felsefenin Başlangıç İlkeleri          Georges POLITZER 
 

Halk Kitaplığı                                              sayfa: 0267 
 
 
 
 
  
 
 
 
 
 
 

 

iddia eden teoriden yana düşünceleri benimseyen yönelimin 
en belirgin örneğini temsil eder. Hume, Berkeley gibi, 
maddenin varlığını yadsımakla yetinmez, nedensellik 
ilişkilerinin nesnel gerçeklikleri olmadığını, yalnızca öznel bir 
alışkanlığın değişikliklerine uyarak kurulmuş olduklarını 
bildirerek, kuşkuculuğunu, şeylerin nedensel ilişkilerine kadar 
genişletir. İnsan, olaylar dizilerinin, düzenli bir biçimde 
yinelendiğini saptadı, ve bundan, başka hiçbir neden 
olmaksızın, olaylardan birinin, ötekinin nedeni olduğu 
sonucuna vardı. Şunu gözlüyorum, diyor Hume, ne zaman ak 
bilye; kızıl bilyeye çarpsa, kızıl bilye hareket ediyor. Bunun 
sürekli böyle olmasını, beyaz bilyenin çarpması, kızıl bilyenin 
hareketinin nedenidir diyerek ifade ediyorum. Peki ama, 
burada, zorunlu ve nesnel bir nedensellik olduğunu, basit 
kişisel bir yanılma olmadığını kim temin edebilir bana? Kim 
bana temin edebilir, yarın da, gene beyaz bilyenin çarpmasının 
kızıl bilyeyi harekete geçireceğini ve gene onun hareketinin 
nedeni olacağını? Demek ki, Hume, her şeye karşın, gene de 
dünyanın bilinmesi ve açıklanmasının eksenini oluşturan 
nedensellik ilişkisi konusunda, her türlü garantiyi reddediyor. 
Gene ona göre, dış dünya, en sonunda bir varsayımdan bir 
"sanı"dan başka bir şey değildir. İşte Hume'u çürütmek için 
Kant, kendi "eleştiri" öğretisini hazırlamıştır. Marx'ın Ekonomi 
Politiğin Eleştirisine Katkı'da tahlil ettiği Hume'un para teorisi, 
onun, şeylerin yüzeysel görünüşlerinin her zaman esas temel 
süreçlerin yerlerini aldığı yolundaki yutturmaca burjuva 
anlayışının ekonomik ilişkilere uygulanışıdır. Başlıca felsefe 
yapıtları: İnsan Tabiatı Üzerine İnceleme (1739-1740), İnsan 
Aklı Üzerine Araştırmalar (1748). 

      KANT, Emmanuel (1724-1804). - Ünlü Alman filozofu. 
Bütün ömrünce Koenigsberg Üniversitesi'nde felsefe öğretti. 
1755'te Evrensel Fizik ve Gök Teorisi adlı kitabını yayınladı; bu 
kitap, yıldızların oluşumu üzerine Laplace teorisinin ön 
belirtisidir. 1781'de Salt Aklın Eleştirisi'ni, 1887'de ise Sonsuz 
Barış Üzerine Bilimsel İnceleme'yi yazdı. 



 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
Felsefenin Başlangıç İlkeleri          Georges POLITZER 
 

Halk Kitaplığı                                              sayfa: 0268 
 
 
 
 
  
 
 
 
 
 
 

 

      Onun bilinemezciliği, şeylerin kendilerini "kendinde" 
oldukları gibi tanımanın olanaksız olduğunu ileri sürer, onları 
ancak bize göründükleri gibi ("olaylar", sözcüğün etimolojik 
anlamında "görüngüler" demektir) tanıyabiliriz. 

      Kant, Fransız Devrimini sempati ile karşılamıştır. Kant, bir 
liberal, ama kurulu yasalara saygılı bir liberal olmuştur. Dinde, 
usçudur, ama olumlu (positives) dinlere saygı gösterir. 
Felsefede dogmatizme saldırır, ama kuşkuculuğu da kabul 
etmez. Ahlakta bütün dış yasaları yadsır, ama bütün 
yadsıdıklarından çok daha sert bir iç yasaya tabi olmak üzere, 
kurgu konusunda ataklık, cesaret, ama olgular düzenine ve 
pratik düzene saygı. Onun kafasının belirgin özelliği budur. 
Kısacası, liberal burjuvazinin gerçek tipidir. 

      KOPERNİK (1473-1543). - Ünlü Polonyalı astronom, Gök 
Kürenin Dönüşleri adlı kitabında, yerin kendi ekseni 
çevresinde dönme (rotasyon) hareketi ile güneşin çevresindeki 
dönme (translasyon) hareketini kanıtlar. 

      LA METTRIE, Julien Offroy de (1709-1751). - Fransız 
hekim ve filozofu. Kesinlikle materyalist olan Ruhun Doğal 
Tarihi adlı yapıtının yayınlanması, ona, askeri hekimlik görevini 
kaybettirince Frederic II'nin yanına gitti ve onun gözde 
okutmanı oldu. 

      La Mettrie, duyguları, tasarımları, yargıları, yalnızca sinir 
sisteminin mekanik işleyişiyle açıklayan, hayvanların 
otomatizmine (özdevim) ait dekartçı teoriyi insanlara 
uygulayan birçok kitap yazdı. Bunlardan İnsan-Makine'yi 
(1748) belirtelim. 

      LENİN, Vladimir İliç Ulyanov (1870-1924). - 22 Nisan 
1870'te, Sibirya'nın Simbirsk kasabasında doğdu. Daha 
1885'te Kapital'i, Marx'ı okuyup öğrenmeye ve militanlığa 
başladı. İlk kez, 1887'de hapsedildi. Ağabeyi, çar Aleksandr'a 



 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
Felsefenin Başlangıç İlkeleri          Georges POLITZER 
 

Halk Kitaplığı                                              sayfa: 0269 
 
 
 
 
  
 
 
 
 
 
 

 

karşı bir suikaste katıldığı için kurşuna dizildi. 1891'de hukuk 
öğrenimini bitirdi. İşçi ve köylü sınıfının kurtuluş savaşımına 
başladı. Tutuklandı. Sibirya'ya sürüldü, serbest bırakıldı ve 
hemen arkasından yeniden tutuklandı. 1900'de ülke dışına, 
Zürih, Londra vc Cenevre'ye gitti. Ama, "Rusya'da kalanlardan 
çok az kimse Rus yaşamına Lenin kadar sıkı sıkıya içten 
bağlıydı." (Stalin). Bolşevik Partisini kurdu. 1905'te ezilen, ama 
Lenin'in dersler çıkardığı birinci devrim. Yeniden yurdundan 
ayrıldı ve oldukça uzun bir zaman Paris'te yaşadı ( 1908-
1912). Ancak 1917'de "Bolşevik Partisinin her an iktidarı 
üstlenmeye hazır olduğunu" açıklamak üzere ülkesine döndü. 
Kerenski'nin Geçici Hükümetine karşı savaşım verdi. 26 Ekim 
akşamı, Geçici Hükümetin merkezi Kışlık Saray, saldırıyla 
elegeçirildi. Lenin artık, "Sosyalist toplumu kurmaya 
başlıyoruz." diyecektir. O günden sonra, Lenin, kendini, 
bütünüyle ülkesini sosyalist bir ülke haline getirmeye adadı. 
Duraksamasız bir çalışmayla yıpranan Lenin, 21 Ocak 1924'te, 
ellidört yaşında iken öldü. 

      Lenin, militan uğraşlarına, sonra da devlet adamlığı 
uğraşlarına karşın, bir an olsun marksist tezlerin 
yetkinleşmesine katkıda bulunmaktan geri kalmadı, o ölçüde 
ki, bugün diyalektik materyalizm, marksizm-leninizm diye 
anılmaktadır. Bu açıdan en önemli yapıtı kuşkusuz: 
Emperyalizm, Kapitalizmin En Yüksek Aşaması'dır (1917). 
Gene tarihsel materyalizmin pratiğe ilişkin siyasal sorunlara 
uygulanması bakımından aynı derecede önemli yapıtı, Sol 
Komünizm, Bir Çocukluk Hastalığı'dır (1920). Felsefe yapıtları 
arasında Materyalizm ve Ampiryokritisizm (1908), Felsefe 
Notları, Devlet ve Devrim (1917) ilk sırayı tutar. Toplu Yapıtlar, 
45 ciltte toplanmıştır. 

      LOCKE, John (1632-1704). - İngiliz filozofu, deneyin, bütün 
bilginin tek temeli olduğu görüşünü savunan görgücülüğün 
(empirisme) temsilcisi. Anlayış Üzerine Deneme (1690) adlı 
kitabında, Locke, bilgi sorununun çözümü için deney ilkesine 
başvurur, doğuştan fikirlerin varlığını yadsır ve bütün 



 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
Felsefenin Başlangıç İlkeleri          Georges POLITZER 
 

Halk Kitaplığı                                              sayfa: 0270 
 
 
 
 
  
 
 
 
 
 
 

 

tasarımları iki kaynaktan, dış duyu ve iç duyudan çıkartır. 
Locke, dış duyumları, şeylerin bizim üzerimizdeki etkisi ile 
açıkladığı ve zamanı için cesurca olan madde (eğer tanrı 
istemiş olsaydı) düşünebilirdi varsayımını ortaya attığı ölçüde, 
materyalist görüşte yeralır. Ama ruh ve tanrı fikirlerine -zaten 
ona göre inan alanına giren bu fikirlere- bağlı kaldığı ölçüde de 
ikici (yani düalist, dünyayı madde ve ruh halinde bölen) bir 
düşünürdür ve İngiliz tanrıcılığının gelişmesini başlatır. Onun 
bilgi teorisinin temel özelliği, insan anlayışını atomlaştırmasıdır 
(atomisation), yani bizim zihnimizi, bir duyumlar toplamı, 
duyumlardan yapılma bir "mozayik" haline indirger. Bu bilinç 
mozayiği, atomlaşmış burjuva dünyasını aslı gibi yansıtan bir 
aynadan başka bir şey değildir. Toplumsal siyaset 
konusundaki anlayışlarında Locke, burjuva çıkarlarının kararlı 
bir savunucusu olmuştur; liberalizm teorisyeni olarak anayasal 
monarşiden, tanrıtanımazlığa karşı hoşgörüden yana olmuştur. 
Başlıca yapıtları: Anlayış Üzerine Deneme (1690), Hoşgörü 
Üzerine Mektuplar (1685-1704). 

      LÖKİPPOS (İÖ 5. yüzyıl). - Materyalist filozof, Zenon'un 
öğrencisi ve Demokritos'un hocası, atomlar teorisini geliştirdi. 

      LUCRETİUS, Titus I.ucretius Carus (İÖ, yaklaşık olarak 
95-51). - Roma'da doğmuş ünlü Latin şairi. Epiküros'un 
öğretilisi, hocasının materyalist fikirlerini şiirlerinde dile getirir. 

      MARX, Karl Heinrich (1818-1883). - 19. yüzyılın büyük 
dehalarından, bilimsel komünizmin, uluslararası modern 
devrimci proletaryanın sınıf savaşımı teori ve pratiğinin 
kurucusu. Marx'ın sistemi, diyalektik materyalizm ilkeleri 
üzerine oturur. Marx, kapitalizmin kendi iç yasalarını bulmakta 
ya da insanlık tarihinin belirli dönemlerini ve belirli olaylarını 
açıklamakta görüldüğü gibi, somut sorunları ustaca tahliliyle, 
geçmişteki tarihsel ilişkileri araştırmak için, bugünün toplumsal 
evriminin gerçek devindirici güçlerini bilmek için ve aynı 
şekilde gelecekteki gelişme eğilimlerini belirlemek için, teorik 
bir yöntem olarak diyalektik materyalizmin üstünlüğünü ortaya 



 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
Felsefenin Başlangıç İlkeleri          Georges POLITZER 
 

Halk Kitaplığı                                              sayfa: 0271 
 
 
 
 
  
 
 
 
 
 
 

 

koymuştur. Onun burjuva toplumu konusundaki dahice 
eleştirisi, aynı zamanda, hem yıkıcı, hem de yapıcı olmuştur; 
burjuvazinin bitişini ilan ettiği için yıkıcı, proletaryanın zaferini 
haber verdiği için de yapıcı. Onun diyalektiği insanın etkinliği 
için hem bir araştırma yöntemi, hem de iletken teldir. Onun 
materyalist diyalektiği, yalnızca insan tarihinin yasalarının 
bilinmesine değil, ama aynı zamanda doğa tarihinin 
bilinmesine de uzanır. Diyalektiğin, Darwin'in evrim teorisinin 
doğa bilimlerinde yarattığı devrime yapışık olması, buradan 
gelir. Marksizmin oluşturduğu düşünce ve eylem yöntemi, 
proletaryanın kendi kurtuluşu için ve tam bir insancılık 
(hümanizm) çağının gelmesi için yürüttüğü savaşımda en 
değerli araçtır. 

      Tarih sırasına göre Marx'ın en önemli yapıtlarını sayalım: 
1844 Elyazmaları (Felsefe, Ekonomi Politik); Kutsal Aile (1845) 
ve Alman İdeolojisi. (1845-1846) - Engels'le ortaklaşa 
yazmışlardır-; Felsefenin Sefaleti (1847); Komünist Parti 
Manifestosu (Friedrich Engels'le birlikte yazılmıştır) (1848); Ücretli 
Emek ve Sermaye (1849); Fransa'da Sınıf Savaşımları 1848-
1850 (1850); Louis Bonaparte'in 18 Brumaire'i (1852); Ekonomi 
Politiğin Eleştirisine Katkı (1859); Herr Vogt (1860); Ücret, Fiyat 
ve Kâr (1865); Kapital, Birinci Cilt (1867) -2. ve 3. ciltler, Marx'ın 
ölümünden sonra Engels tarafından yayınlanmıştır-; Gotha 
Programının Eleştirisi (1875). Çoğu kez Kapital'in 4. cildini 
oluşturan bölümlerden biri sayılan Artı-Değer Üzerine Teoriler de 
gene ölümünden sonra yayınlanmıştır. 

      Marx ve Engels'in seçilmiş metinlerinden meydana getirilen 
derlemelerden bazıları: Felsefe Yazıları, Din Üzerine, Yazın ve 
Sanat Üzerine. 

      Karl Marx üzerine, Lenin'in makalelerinden yapılmış 
derlemeye bakınız: Marx-Engels-Marksizm. 

      MEKANİK. - Hareketler ve kuvvetler bilimi. 



 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
Felsefenin Başlangıç İlkeleri          Georges POLITZER 
 

Halk Kitaplığı                                              sayfa: 0272 
 
 
 
 
  
 
 
 
 
 
 

 

      METAFİZİK. - Dünyayı doğaüstü ve maddesiz ilkelerle -en 
çok da tanrı ile- açıklamak iddiasında olan azçok fantezist, 
azçok dinci fikirler ve tezler sistemi. İnceleme konusu şeyleri 
ve nesneleri birbirinden ayrı tutan ve onları sürekli 
hareketlilikleri içinde düşünmeyi reddeden bir düşünme 
yöntemi. Diyalektiğin karşıtıdır. Bu kitabın üçüncü kısmına 
bakınız. 

      MİTOLOJİ. - Antikçağ ve vahşet devri toplulukları 
tarafından inanılan tanrıların, masalımsı ve efsanevi tarihi. 
Geniş anlamıyla bütün mitler sistemi. 

      MOLIERE, Jean-Baptiste, Poquelin (1622-1773). - En 
büyük Fransız komedi yazarı. Onun tiyatro yapıtları zamanının 
insanlarını bütün toplumsal koşulları içinde sahneye koyar: 
köylüleri, tüccarları, burjuvaları, hekimleri, kentlileri, saraylıları. 
Onun piyeslerinin komik öğesi, farslarında (Zoraki Hekim ya da 
Scapin'in Dolapları) ve öteki ahlak ve karakter konusundaki 
komedilerinde (Cimri, Mizantrop) çok değişik bir nitelik 
gösterirse de, bu öğe hep, insan budalalığından ve ahlak 
bozukluğundan doğar. Moliere, her yerde, genel sağduyuya 
seslenerek, sağduyuyu savunur. Düşündürmeyi elden 
bırakmaksızın güldürmeyi bilir. Her zaman için güncel, geçerli 
sorunları, çoğu kez halk diliyle ya da bölgesel bir şiveyle 
işlerken, yapmacıktan ve zorlamadan tamamen uzaktır. 
Piyeslerinin etkinliğinin nedeni çağdaşlarının gülünç yanlarının 
arkasında, insan gerçeğini sürekli yansıtmasıdır. 

      ORTODOKSLUK (Orthodoxie) (İslam dininde Ehl-i sünnet). - 
Bir kanının, bir düşüncenin, gerçek olarak kabul edilen bir dinsel 
inana uygunluğu. Aynı zamanda, geniş anlamda, felsefi, bilimsel 
ya da benzeri bir teorinin, en doğru ve ilk kökten gelen anlayışına 
uyguluğunu anlatmak için de kullanılır. 

      ÖRGENBİLİM (ANATOMİ). - Canlı varlıkların beden 
yapısını ve bunu oluşturan çeşitli örgenlerin ilişkilerini 
inceleyen bilim. 



 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
Felsefenin Başlangıç İlkeleri          Georges POLITZER 
 

Halk Kitaplığı                                              sayfa: 0273 
 
 
 
 
  
 
 
 
 
 
 

 

      PALENTOLOJİ (TAŞILLAR BİLİMİ). - Fosilleri, yani 
kalıntılar ya da izler biçiminde jeolojik tabakalar arasında saklı 
kalmış hayvan ya da bitkileri inceleyen bilim. 

      PASTEUR, Louis (1822-1895). - Dole'da doğmuştur. Ünlü 
kimyacı ve biyoloji uzmanı, pek çok bilimsel ve yararlı buluşları 
ile, bilimin bulaşıcı hastalıklara karşı savaşımda ilerlemesini 
sağlamıştır. 

      PLATON [EFLATUN](İÖ 427-348). - Yunan filozofu. 
Antikçağın en büyük idealist düşünürü. 

      Platon'a göre, bizim algıladıımız duyulabilir şeyler, sahici 
gerçeği oluşturmazlar; bunlar, ancak görünüşler, yansılar, 
kopyalar, suretlerdir. Sahici gerçek, ancak duyulabilir şeylerin 
ilkel örnekleri olan ve zihinsel bir boşlukta asılı duran, 
değişmez, sonsuz vb. Fikirler'dir. (Idées) Öyleyse, şeyler kadar 
Fikir vardır; bir masa fikri, bir sandalye fikri vb.. Şunu iyi 
anlamak gerekir ki, Platon'a göre, bu fikirler, bizdeki basit 
tasarımlar değil, bizden bağımsız bir varlık sürdüren gerçek 
varlıklardır. Platon'a göre, bilgi, ancak, daha önceki bir varlıkta, 
cismen (bedenen) yaradılışımızdan önce görmüş olduğumuz 
Fikirlerin anımsanmasıdır: bu, "anımsama" (reminiscence) 
denilen teoridir. Ne var ki, Platon, diyalektiğin öğelerini de 
geliştirmiştir, ama idealist ve söze dayanır bir biçimde. Siyasal 
ve toplumsal tezlerinde, eflatuncu idealizm, köle emeğine 
dayanan antikçağ toplumunun egemen sınıflarının -ticaret ve 
tefecilik ekonomisinin gelişmesiyle- çöküşünün hızlandığı 
dönemin ideolojisi olmuştur. Platon, devlet ülküsünü, 
Cumhuriyet adlı yapıtında açıklamıştır.; burada, aristokratların 
egemen kesimi için servetlerde ortaklığı ileri sürer, bu da 
antikçağın sosyasit ütopyalarının en büyük sapıtmasıdır. 
Başlıca yapıtları karşılıklı söyleşiler biçiminde sunulmuştur: 
Criton, Sokrates'in Savunması, Phédon, Timée, Phèdre, 
Gorgias, Şölen, Théetète, Cumhuriyet, Yasalar, vb.. 



 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
Felsefenin Başlangıç İlkeleri          Georges POLITZER 
 

Halk Kitaplığı                                              sayfa: 0274 
 
 
 
 
  
 
 
 
 
 
 

 

      PORT-ROYAL (manastırı). - 1204'te kurulmuştur. Magny-
les-Hameaux bucağında, Chevreuse (Seine ve Oise arasında) 
yakınlarında ünlü jansenist manastırı. Ününü, 16. Louis 
zamanında jansenistlerle cizvitler arasındaki savaşıma ve bu 
manastırda hazırlanan (aristocu eğilimler taşıyan) Mantık 
İncelemesi'ne borçludur. 1910'da kralın emri ile yıkılmıştır. 

      PROUDHON, Pierre-Joseph (1809-1865). - Fransız yazar 
ve iktisatçısı. Küçük-burjuva sosyalizminin klasik temsilcisi. Bir 
yoksul köylünün oğlu olan Proudhon, Paris'te, Marsilya'da ve 
başka kentlerde düzeltmen olarak çalıştı. Bir süre 
Besançon'da bir basımevi yönetti. 

      Mülkiyet Nedir?'i yazmıştır; bu kitap, 1840'ta yayınlanır ve 
içinde şu ünlü tümce vardır: "Mülkiyet, hırsızlıktır". 1846'da 
yayınlanan Ekonomik Çelişkiler ve Sefaletin Felsefesi'ne, 
Marx, Felsefenin Sefaleti ile karşılık vermiştir. Proudhon, aynı 
zamanda, Fransız sosyalist işçi hareketi üzerinde derin bir etki 
yaratan İşçi Sınıfının Siyasal Yeteneği'ni (1851) yazmıştır. Son 
tahlilde, bir küçük-burjuva ütopyacısıdır, kanıtlarından hiçbiri, 
Marx'ın eleştirisi karşısında tutunamamıştır ve gericilik, onunla, 
sık sık övünebilmiştir. 1848 Devriminin ertesinde kurucu meclis 
üyeliğine atanmıştır. 2 Aralık 1851 Hükümet Darbesi sırasında 
da sosyal adaletin zaferini sağlamak için Louis Napoleon'a 
güvenmiştir. 

      RUHÇULUK (Spiritualisme, Tinselcilik). - Felsefe öğretisi. 
Buna göre ruh, can verdiği ve yönettiği maddeden ayrı bir 
gerçeklik olarak mevcuttur. Ruhçuluk, çok kez, tanrıda, bütün 
doğa yasalarının bağlı ve bağımlı bulunduğu üstün ruhu görür. 
İdealizmin değişik bir biçimi ve sonucudur. 

      SİMYA (ALŞİMİ). - Ortaçağ kimyasına verilen ad. Bu, bir 
bilim olmaktan çok, büyücülüğe yakın, bütün hastalıkları 
iyileştirecek (her derde deva) bir ilaç bulmaya ve madenleri 
simya taşı ile altına çevirmeye çalışan bir sanattı. 



 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
Felsefenin Başlangıç İlkeleri          Georges POLITZER 
 

Halk Kitaplığı                                              sayfa: 0275 
 
 
 
 
  
 
 
 
 
 
 

 

      TANRIBİLİM (Theologie). - Tanrının "bilimi". Dogmaların 
ve dinsel metinlerin incelenmesi. 

      THALES. - Küçük Asya'da Milet (Milas) okulunun başlıca 
düşünürlerinden biridir (İÖ 6. yüzyıl). Milet okulu, antikçağ 
Yunanistanı'nda, ilk materyalist okul olmuştur. Milet filozofları, 
her şeyin, havadan, ateşten ya da sudan nasıl oluştuğunu 
açıklamaya çalışıyorlardı. 

      THOMAS D'AQUİN, (Aquinolu Thomas) (1227-1274). - 
Ortaçağda tanrıbilimci ve filozof. Kilise doktoru unvanını almıştır. 
Başlıca yapıtları, Kafirlere (dinsizlere) Karşı Felsefe Kitabı ve 
Tanrıbilim Kitabı'dır. Birincisi katolik öğretisini açıklar ve savunur 
ve inanla aklın hiçbir zaman birbirine karşı olmadıklarını 
kanıtlamaya çalışır. Kilisenin kutsal kitaplar arasına koyduğu 
ikincisi üç bölüme ayrılır: 1. Tanrı üzerine bir inceleme. 2. İnsanın 
yetileri üzerine bir teori. 3. İsa üzerine, Kurtarma (İsa'nın insan 
soyunu bağışlaması) üzerine ve hıristiyanlığın dinsel eylemleri 
üzerine bir inceleme. Tomasçılık, bugün bile katolik filozoflar 
arasında çok yaygın olan Aquinolu aziz Thomas' nın tanrıbilimsel 
ve felsefi öğretisidir. Son derece skolastik bir öğretidir - ve 
tümüyle gericidir (bu da din adamları zümresinin ve papalığın 
resmi felsefesi olmasını açıklar). 

      TÜMDENGELİM (Déduction.). - Bir önermeden 
(proposition) ya da bir olgudan yola çıkarak, ondan çıkan, 
ondan ileri gelen sonuçları anlatan ya da genelden özele varan 
uslamlama yöntemi. 

      TÜMEVARIM (Induction). - Aynı anlamı taşıyan özel 
olgular kümesinden genel bir sonuç çıkarmak demek olan ya 
da özelden genele varan bir uslamlama yöntemi. 

*** 


