
 
 
 
 
 
Diyalektik ve Tarihsel Materyalizm                       J.Stalin 
 

Halk Kitaplığı                                                sayfa: 01 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 

 
J. Stalin 

 
 

Leninizmin 
İlkeleri 

 
 
 
 
 
 

SOL 
yayınları 

 
 
 
 
 

 
 

J. STALİN 
 
 

Diyalektik ve 

Tarihsel 

Materyalizm 
 

 
 

Halk Kitaplığı / ML Klasikler 

 
 



 
 
 
 
 
Diyalektik ve Tarihsel Materyalizm                       J.Stalin 
 

Halk Kitaplığı                                                sayfa: 02 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 

 

 

Jozef Stalin 

 

 

Diyalektik ve 
Tarihsel 

Materyalizm 
 

 

Eylül 1938 

 

 

Bilim ve Sosyalizm Yayınları 9. Baskı 



 
 
 
 
 
Diyalektik ve Tarihsel Materyalizm                       J.Stalin 
 

Halk Kitaplığı                                                sayfa: 03 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

İÇİNDEKİLER 

 

 

 

 

- Diyalektik ve Tarihsel Materyalizm 
- 1. Marksist Diyalektik Yöntemin Temel Nitelikleri 
- 2. Marksist Felsefi Materyalizmin Temel Nitelikleri 
- 3. Tarihsel Materyalizm 

 

 

 

 



 
 
 
 
 
Diyalektik ve Tarihsel Materyalizm                       J.Stalin 
 

Halk Kitaplığı                                                sayfa: 04 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

      DİYALEKTİK MATERYALİZM, marksist-leninist 
partinin dünya görüşüdür. Doğa olaylarına yaklaşışı, 
onları inceleme ve anlama yöntemleri diyalektik, doğa 
olaylarını yorumlayışı, bu olayları kavrayışı ve teorisi 
materyalist olduğundan, bu dünya görüşü, diyalektik 
materyalizm adını almıştır. 

      Tarihsel materyalizm, diyalektik materyalizmin 
ilkelerini toplum yaşamının incelenmesinde kullanır; bu 
ilkeleri toplum yaşamındaki olaylara, toplum ve toplum 
tarihi üzerindeki çalışmalara uygular. 

      Marx ve Engels, diyalektik yöntemlerini tanımlarlarken, 
genellikle, Hegel'i diyalektiğin temel niteliklerini formüle 



 
 
 
 
 
Diyalektik ve Tarihsel Materyalizm                       J.Stalin 
 

Halk Kitaplığı                                                sayfa: 05 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 

eden filozof olarak gösterirler. Ama bu, Marx ve Engels 
diyalektiğinin Hegel diyalektiğinin aynısı olduğu anlamına 
gelmez. Çünkü Marx ve Engels, Hegel diyalektiğinin 
idealist kabuğunu bir yana iterek, onun yalnızca rasyonel 
özünü almışlar ve daha da geliştirerek, ona modern, 
bilimsel bir biçim vermişlerdir. 

      Marx, şöyle diyor: 

            "Benim diyalektik yöntemim, 
Hegel'inkinden yalnızca temelde farklı değil, 
üstelik onun tam karşıtıdır. Hegel'e göre 'ide' 
adı altında bağımsız bir konu (subject) haline 
bile dönüşen düşünme süreci, gerçeğin 
yaratıcısıdır ve gerçek, 'ide'nin fenomenal [dış-
olaysal] biçimidir. Bana göreyse, bunun 
tersine, düşünme süreci, insan kafasında 
yansıyan ve düşünce biçimlerine dönüşen 
madde dünyasından başka bir şey değildir." 
(Kapital, Cilt: I.) 

      Marx ve Engels, kendi materyalizmlerini 
tanımlarlarken, genellikle, Feuerbach'tan materyalizmi 
doğrularına oturtarak yeniden kuran filozof olarak söz 
ederler. Ama bu, Marx ve Engels materyalizminin 
Feuerbach materyalizminin aynısı olduğu anlamına 
gelmez. Gerçekten de, Marx ve Engels, Feuerbach 
materyalizminin "asıl özünü" alarak onu materyalizmin 
bilimsel ve felsefi bir teorisi biçiminde geliştirmişler ve 
onun idealist, dini-ahlâki kabuğunu kaldırıp atmışlardır. 
Biliyoruz ki, Feuerbach aslında bir materyalist olduğu 
halde, materyalizmin adına karşı çıkmıştır. Engels birkaç 
kez belirtmiştir ki, "Feuerbach, materyalist temeline 
karşın, geleneksel idealist zincirden kurtulmuş değildir; ve 
ondaki gerçek idealizm, din ve ahlâk felsefesine gelir 



 
 
 
 
 
Diyalektik ve Tarihsel Materyalizm                       J.Stalin 
 

Halk Kitaplığı                                                sayfa: 06 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 

gelmez açıkça kendini göstermektedir." (Ludwig 
Feuerbach ve Klâsik Alman Felsefesinin Sonu) 

      Diyalektik Eski Yunan dilindeki, konuşmak, tartışmak 
anlamına gelen dialego sözcüğünden çıkmıştır. Eski 
zamanlarda diyalektik, muhaatabın savındaki çelişkileri 
ortaya koyup bu çelişkilerin üstesinden gelmek yoluyla 
gerçeğe ulaşma sanatı demekti. Eski zamanlarda, 
düşüncedeki çelişkileri ortaya çıkarmanın ve karşıt 
görüşlerin çatışmasının, gerçeğe ulaşmada en iyi yöntem 
olduğunu kabul eden filozoflar vardı. Düşüncenin bu 
diyalektik yöntemi, sonraları doğa olaylarını da kapsadı; 
doğadaki olayları sürekli bir hareket ve değişme içinde 
gören, doğadaki gelişmeleri, doğadaki çelişkilerin 
gelişmesi sonucu olarak ve doğadaki karşıt güçlerin 
birbirlerini karşılıklı etkilemeleri sonucu kabul eden, 
doğanın diyalektik kavranması biçiminde gelişti. 

      Diyalektik, özünde metafiziğin tam karşıtıdır. 

 

1. MARKSİST DİYALEKTİK YÖNTEMİN 
TEMEL NİTELİKLERİ ŞUNLARDIR: 

      a) Diyalektik, metafiziğin tersine, doğaya, rastgele 
toplanmış, birbirleriyle ilişkisiz, birbirlerinden bağımsız, 
ayrı şeyler, ayrı olaylar gözüyle değil maddelerin ve 
olayların birbirleriyle organik olarak ilişkili bulunduğu, 
birbirlerine dayandığı ve birbirleriyle belirlendiği tam ve 
bağımlı bir bütün gözüyle bakar. 

      Bu yüzden, diyalektik yönteme göre, mademki doğanın 
herhangi bir kesimindeki bir olay, çevresindeki koşullarla 
ilişkisiz, onlardan ayrı olarak düşünüldüğünde bizce anlam-
sız olacaktır, öyleyse, doğadaki hiçbir olay tek başına, 



 
 
 
 
 
Diyalektik ve Tarihsel Materyalizm                       J.Stalin 
 

Halk Kitaplığı                                                sayfa: 07 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 

çevresindeki olaylardan ayrı olarak kavranamaz; bunun 
tersi olarak da, çevresindeki olaylarla ayrılmaz bağlar içinde 
ve çevresindeki olaylarla koşullandırılmış olarak düşünülen 
her olayı kavramak ve açıklamak mümkündür. 

      b) Diyalektik, metafiziğin tersine, doğanın, durgunluk ve 
hareketsizlik, durağanlık ve değişmezlik halinde olmadığını, 
hep birşeylerin doğduğu ve geliştiği, bazı şeylerin de 
parçalanıp öldüğü, sürekli bir hareket ve değişme, sürekli 
bir yenilenme ve gelişme halinde olduğunu kabul eder. 

      Bu yüzden, diyalektik yönteme göre, olaylar, yalnızca 
karşılıklı bağıntıları ve dayanışmaları açısından değil, 
ayrıca bu olayların hareketleri, değişmeleri, gelişmeleri, 
varoluşları ve varoluştan yokoluşa geçişleri açısından da 
düşünülmelidir. 

      Diyalektik yönteme göre, asıl önemli olan, o anda 
kalıcı gibi görünen, ama daha o andan başlayarak 
ölmeye yüztutmuş olan şey değil, o anda kalıcı gibi 
görünmese bile, doğan ve gelişmekte olan şeydir. Çünkü 
diyalektik yöntem, ancak, yeni doğan ve gelişmekte olan 
şeylerin yenilmez olduğunu kabul eder. 

      Engels şöyle diyor: 

            "Tüm doğa, en küçüğünden en 
büyüğüne dek, küçük bir kum tanesinden 
güneşe, canlı en ilkel hücreden insana dek, 
sürekli bir varoluş ve yokoluş, sürekli bir akış, 
sonsuz bir hareket ve değişme içindedir." 
(Doğanın Diyalektiği) 

      Onun için, Engels'in söylediği gibi, 
diyalektik, "şeyleri ve onların zihindeki 
yansımalarını, temel olarak karşılıklı ilişkileri, 



 
 
 
 
 
Diyalektik ve Tarihsel Materyalizm                       J.Stalin 
 

Halk Kitaplığı                                                sayfa: 08 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 

birbiriyle bağıntıları, hareketleri, doğuş ve 
yokoluş koşulları içinde ele alır." (Aynı yapıt) 

      c) Diyalektik, metafiziğin tersine, gelişme sürecini, 
nicel değişmelerin nitel değişmelere yol açmadığı basit 
bir büyüme süreci gözüyle görmez; gelişmeyi, önemsiz 
ve belirsiz nicel değişmelerden, açık, temel nitel 
değişmelere geçilen ve bu nitel değişmelerin, yavaş 
yavaş değil de, bir sıçrayış biçiminde, bir durumdan 
ötekine kesin ve hızlı olarak gerçekleştiği bir süreç olarak 
kabul eder. Buna göre, nitel değişmeler, rastgele değil, 
görünmeyen ve yavaş yavaş oluşan nicel değişmelerin, 
doğal sonuçları olarak ortaya çıkarlar. 

      Bu yüzden, diyalektik yönteme göre, gelişme süreci 
daireler çemberi üstünde dönen bir hareket ya da 
geçmişteki olayların basit birer yinelenmesi olarak 
anlaşılmamalı; sürekli ve ileri bir hareket, eski bir nitel 
durumdan yeni bir nitel duruma geçen, basitten 
karmaşığa, alçaktan yükseğe doğru bir gelişme olarak 
bilinmelidir. 

      Engels, diyor ki: 

            "Doğa, diyalektiğin denektaşıdır. 
Denilebilir ki, modern doğa bilimleri bu 
doğrulama için son derecede zengin ve gün 
geçtikçe çoğalan materyaller sağlamış; ve 
böylece, doğa sürecinin, son çözümlemede 
metafizik değil, diyalektik olduğunu, sonsuz bir 
tekdüzelikle sürekli olarak daireler çemberi 
üstünde dönmeyip gerçek bir tarih çizgisinden 
geçtiğini tanıtlamıştır. Bu konuda hemen, bitki 
ve hayvanlardan insana dek, bugünün organik 
dünyasının tümünün bir gelişme sürecinin 
ürünü olduğunu ve milyonlarca yıldan bu yana 



 
 
 
 
 
Diyalektik ve Tarihsel Materyalizm                       J.Stalin 
 

Halk Kitaplığı                                                sayfa: 09 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 

gelişmekte olduğunu ortaya koyarak, doğanın 
metafizik kavranışına kesin bir vuruş indiren 
Darwin'den söz etmek gerekir." (Ütopik ve 
Bilimsel Sosyalizm) 

      Engels, diyalektik gelişmeyi, nicel değişmelerden nitel 
değişmelere geçiş olarak tanımlarken, şöyle diyor: 

            "Fizikte... her değişme, cismin 
kendinde var olan ya da dışardan cisme 
verilmiş olan bir hareket biçiminin sonucu 
olarak, nicel değişmeyle nicelikten niteliğe 
geçiştir. Sözgelimi, suyun ısı derecesi önceleri, 
onun, sıvı durumuna etkili değildir. Ama sıvı 
durumundaki suyun ısı derecesi azalır ya da 
çoğalırsa, molekülleri arasındaki çekim bir an 
sonra değişecek ve durum değiştirerek buza 
ya da buhara dönüşecektir... Bir platin telin 
akkor duruma gelmesi için belli miktarda 
asgari bir elektrik akımı gereklidir. Her sıvının, 
elimizdeki olanaklarla ve gerekli olan ısı 
derecesiyle elde edebileceğimiz belli bir 
basınç altında, belli bir donma ve kaynama 
noktası vardır. Ve sonuç olarak, her gazın, 
uygun basınç ve soğutma koşullarında sıvı 
durumuna dönüşebileceği kritik bir noktası 
vardır. ... Fiziğin sabiteleri (değişmezleri, bir 
durumdan öteki bir duruma geçiş noktaları — 
J. Stalin) dedi şey, birçok durumda, eldeki 
cismin durumundaki hareketin nicel 
(değişmesi) artışı ya da azalışı sonucu nitel 
değişmenin ortaya çıktığı ve bundan dolayı da 
niceliğin niteliğe dönüştüğü düğüm 
noktalarından başka bir şey değildir." (Doğanın 
Diyalektiği) 



 
 
 
 
 
Diyalektik ve Tarihsel Materyalizm                       J.Stalin 
 

Halk Kitaplığı                                                sayfa: 010 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 

 

      Engels, kimyaya geçerek, şöyle sürdürüyor: 

            "Kimya, nicel birleşimlerin değişmeleri 
etkisiyle oluşan cisimlerin nitel değişmelerinin 
bilimi olarak tanımlanabilir. Bu, Hegel'ce de 
bilinen bir gerçekti... Oksijeni ele alalım: 
molekülde iki atom yerine üç atom bulunursa, 
kokusu ve reaksiyonu adi oksijenden tamamen 
farklı bir cisim olan ozonu elde ederiz. Ve yine, 
oksijenin azot ve sülfürle, değişik oranlarda 
birleşmesi sonunda, merkezinde, bütün öteki 
cisimlerden nitelikçe ayrı cisimlerin ortaya 
çıkması, olayı da aynı kapsama girer." (Aynı 
yapıt) 

      Sonuç olarak, Engels; Hegel'de değerli olan ne varsa 
beğenmeyip reddeden, ama yine de onun, cansızlar 
dünyasından canlılar dünyasına, inorganik madde 
diyarından organik madde diyarına geçişi yeni bir 
sıçrama dönemi olarak açıklayan ünlü tezini gözaçıklıkla 
aşıran Dühring'i eleştirirken, şöyle diyor: 

            "Bu, tam anlamıyla hegelci ölçü 
bağıntılarının düğüm çizgisi üstündeki düğüm 
noktalarında yalnızca nicel artma ya da 
azalmanın ortaya koyduğu nitel sıçramadır. 
Sözgelimi, suyun ısıtılması ya da soğutulması 
durumunda -normal basınç altında- düğüm 
noktaları olan kaynama ve donma noktaları, 
yeni bir kümelenme durumuna geçiş sıçraması 
ve sonuç olarak da niceliğin niteliğe 
dönüşmesi durumudur." (Anti-Dühring) 



 
 
 
 
 
Diyalektik ve Tarihsel Materyalizm                       J.Stalin 
 

Halk Kitaplığı                                                sayfa: 011 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 

      d) Diyalektik, metafiziğin tersine, doğadaki her şeyin 
ve her olayın yapısında iç çelişkilerin varlığını kabul eder. 
Çünkü hepsinin olumlu ve olumsuz yanları, bir geçmişi ve 
bir geleceği, ölen bir yanı ve gelişen bir yanı vardır. İşte 
bu karşıtlar arasındaki savaşım, yeniyle eski arasındaki, 
ölenle doğan arasındaki, yitip gidenle gelişen arasındaki 
savaşım, gelişme sürecinin iç kapsamını, yani nicel 
değişmelerin nitel değişmelere dönüşmesi biçiminde 
beliren iç kapsamını, oluşturur. 

      Bundan dolayı, diyalektik yönteme göre, alçaktan 
yükseğe doğru olan gelişme süreci, olayların uyumlu bir 
evrimi biçiminde olmayıp, maddelerin ve olayların özünde 
var olan çelişmelerin ortaya çıkmasına ve bu çelişmelerin 
temelindeki karşıt yönelişlerle işleyen "savaşım"a 
dayanır. 

      Lenin, "en uygun anlamıyla, diyalektik, şeylerin asıl 
özündeki gelişmenin incelenmesidir" diyor. (Felsefe 
Defterleri) 

      Ve daha ilerde Lenin şöyle der: 

       "Gelişme, karşıtların savaşımıdır." (Mater-
yalizm ve Ampirio-Kritisizm) 

      İşte, marksist diyalektik yöntemin temel nitelikleri 
kısaca bunlardır. 

      Diyalektik yöntemle ilkelerinin, toplum yaşamının ve 
toplum tarihinin incelenmesi alanına uzatılmasının ne 
kadar gerekli olduğu, bu ilkelerin toplum tarihine, 
proletarya partisinin pratik çalışmasına uygulanmasının 
ne büyük önem taşıdığı kolaylıkla anlaşılmaktadır. 



 
 
 
 
 
Diyalektik ve Tarihsel Materyalizm                       J.Stalin 
 

Halk Kitaplığı                                                sayfa: 012 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 

      Dünyada olaylar her şeyden ayrı ve tek başına değilse, 
bütün olaylar birbirlerine bağlı ve birbirlerini karşılıklı olarak 
koşullandırıyorlarsa, açıkça görülür ki, tarihteki bütün sosyal 
sistemler ve sosyal hareketler de, çoğu tarihçilerin sık sık 
başvurdukları gibi "sonsuz adalet" ya da başka birtakım 
önyargılar açısından değerlendirilemezler; ancak ve ancak, 
o sistemi ya da sosyal hareketi doğuran ve o sisteme ilişkin 
koşullar açısından değerlendirilebilirler. 

      Günümüzün koşulları altında köleci sistem, saçma, 
aptalca ve anormal olurdu. Ama çözülmeye yüztutmuş bir 
ilkel komünal sistem koşullarında, ilkel komünal sisteme 
göre daha ileri bir adım olan köleci sistem tamamen 
doğal ve mantıki bir olaydır. 

      Sözgelimi 1905 Rusya'sında, Çarlığın ve burjuva 
toplumunun varlığı sırasında burjuva-demokratik 
cumhuriyeti kurma istemi tamamen anlaşılır, yerinde ve 
devrimci bir istemdi. Çünkü o zamanlar burjuva 
cumhuriyeti ileriye doğru bir adım demekti. Ama şimdi, 
Sovyet Sosyalist Cumhuriyetleri Birliği koşullarında, 
burjuva-demokratik cumhuriyeti kurma istemi çok 
anlamsız ve karşı-devrimci bir istem olur. Çünkü Sovyet 
Cumhuriyeti'yle karşılaştırıldığında, burjuva cumhuriyeti 
kurma çabası geriye atılmış bir adımdır. 

      Her şey koşullara, zamana ve yere bağlıdır. 

      Şurası açıktır ki, sosyal olaylara böyle tarihsel bir 
açıdan bakılmadıkça, tarih biliminin varlığı ve gelişmesi 
olanaksız olacaktır. Çünkü ancak böyle bir görüş, tarih 
bilimini bir karmakarışıklık, bir rastlantılar ve saçma-
sapanlıklar yığını olmaktan kurtarabilir. 

      Devam edelim. Dünya sürekli bir hareket ve gelişme 
halindeyse, eskinin ölmesi ve yeninin büyümesi bir 



 
 
 
 
 
Diyalektik ve Tarihsel Materyalizm                       J.Stalin 
 

Halk Kitaplığı                                                sayfa: 013 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 

gelişme yasasıysa, açıktır ki, artık "değişmez" sosyal 
sistemlerin, özel mülkiyet ve sömürünün "sonsuz 
ilkeleri"nin, köylünün toprak ağasına, işçinin kapitaliste 
başeğdirilmesine ilişkin "öncesiz ve sonsuz düşünler"in 
varlığı olanaksız bir şeydir. 

      Bu yüzden, nasıl bir zamanlar feodal sistemin yerini 
kapitalist sistem aldıysa, kapitalist sistemin yerini de 
sosyalist sistem alabilir. 

      Onun için, çabalarımızı, bugün en egemen gücü 
oluşturmuş da olsalar, toplumun artık gelişmeyen 
tabakaları üstüne değil, bugün egemen güç sayılmasalar 
bile, gelişen ve önünde geniş bir geleceği olan tabakaları 
üstüne dayandırmalıyız. 

      1880-1890 yıllarında, marksistlerin Narodniklere karşı 
savaşımı döneminde, Rusya proletaryası, nüfusun büyük 
çoğunluğunu oluşturan, kendi başına köylüler yığınına 
göre çok küçük bir azınlıktı. Ama köylüler bir sınıf olarak 
çözülürlerken, proletarya sınıf olarak gelişiyordu. Ve, 
proletaryanın bir sınıf olarak gelişmesi yüzündendir ki, 
marksistler eylemlerini proletaryaya dayandırmışlardı. 
Bunda da yanılmamışlardı. Çünkü bildiğimiz gibi, 
sonradan proletarya önemsiz bir güç olmaktan çıkıp 
birinci derecede tarihsel ve politik bir güç durumuna 
gelmiştir. 

      Bu yüzden, politikada hata yapmamak için hep ileriye 
bakılmalıdır, geriye değil. 

      Devam edelim. Yavaş nicel değişmelerden hızlı ve 
ani nitel değişmelere geçiş bir gelişme yasasıysa, ezilen 
sınıfların yaptığı devrimlerin çok normal ve kaçınılmaz 
olduğu da apaçık ortaya çıkar. 



 
 
 
 
 
Diyalektik ve Tarihsel Materyalizm                       J.Stalin 
 

Halk Kitaplığı                                                sayfa: 014 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 

      Bu bakımdan, kapitalizmden sosyalizme geçiş ve işçi 
sınıfının kapitalist boyunduruktan kurtulması, yavaş, yavaş 
değişmelerle, reformlara değil, ancak, kapitalist sistemin 
nitel değişmesiyle, devrim yoluyla gerçekleşebilir. 

      Bu bakımdan, politikada hata yapmamak için, 
devrimci olmak gerekir, reformist değil. 

      Devam edelim. Gelişme, iç çelişmelerin ortaya 
çıkmasıyla, bu gelişmeler temeline dayanan karşıt güçler 
arasındaki çatışmalarla ve çatışmaların sonucunda bu 
çelişmelerin aşılması yoluyla oluşuyorsa, açıkça 
anlaşılacağı gibi, proletaryanın sınıf savaşımı çok normal 
ve kaçınılmaz bir olaydır. 

      Bu yüzden, kapitalist sistemdeki gelişmeleri örtbas 
etmemeli, onların üstünü açıp gözler önüne sermeliyiz; 
sınıf çatışmasını kısıtlamamalı ve onu sonuna dek 
sürdürmeliyiz. 

      Bu yüzden, politikada hata yapmamak için, proletarya 
ve burjuvazinin çıkarlarının uzlaşması üstüne kurulmuş 
reformist bir politika değil, "kapitalizmin sosyalizmle 
kaynaşması"nı öngören uzlaşıcı bir politika değil, 
uzlaşmaz bir proleter sınıf politikası yolu izlenmelidir. 

      İşte, marksist diyalektik yöntemin, toplum yaşamına, 
toplum tarihine uygulanmış biçimi budur. 

      Marksist felsefi materyalizme gelince, bu da, temelde 
felsefi idealizmin tam karşıtıdır. 

 

 



 
 
 
 
 
Diyalektik ve Tarihsel Materyalizm                       J.Stalin 
 

Halk Kitaplığı                                                sayfa: 015 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 

2. MARKSİST FELSEFİ MATERYALİZMİN 
TEMEL NİTELİKLERİ ŞUNLARDİR: 

      a) Dünyayı, bir "mutlak ide"nin, bir "evrensel ruh"un, 
"bilinç"in cisimleşmesi olarak gören idealizmin tersine, 
marksist felsefi materyalizm, dünyayı haliyle maddi olarak 
kabul eder; dünyadaki bütün değişik olayları, hareket 
halindeki maddenin değişik biçimleri olarak görür; 
diyalektik yöntemin ortaya koyduğu gibi, olayların 
karşılıklı ilişkileri ve birbirine bağlılıkları, hareket eden 
maddenin gelişme yasasıdır; dünya, maddenin hareket 
yasalarına uygun olarak gelişir ve hiçbir "evrensel ruh"a 
gereksinimi yoktur. 

      Engels diyor ki: 

            "Materyalist dünya görüşü, doğanın, 
olduğu gibi, hiçbir şey katmaksızın 
kavranmasıdır." (Ludwig Feuerbach'ın Tezi) 

      "Dünya bir tümdür; hiçbir insan tarafından 
yaratılmamıştır; o sistemli olarak parlayan ve 
sistemli olarak sönen, öncesiz ve sonsuz, canlı 
bir alev hallindeydi ve öyle olarak da kalacaktır" 
diyen eski filozof Heraklit'in materyalist 
görüşünden söz ederken Lenin, "diyalektik ve 
materyalizm ve ilkelerinin ve çok ve güzel ve bir 
ve anlatımıdır ve bu" diyor. (Felsefe Defterleri) 

           b) Gerçekte yalnız bilincimizin var olduğunu, 
maddi dünyanın, varlığın, doğanın, ancak bizim 
bilincimizde, duyularımızda, düşün ve algılarımızda 
bulunduğunu savunan idealizmin tersine, marksist 
materyalist felsefe, maddeyi, doğayı, varlığı bilincimizin 
dışında ve ondan bağımsız olarak var olan nesnel bir 
gerçek olarak kabul eder. Madde, bütün duyuların, 



 
 
 
 
 
Diyalektik ve Tarihsel Materyalizm                       J.Stalin 
 

Halk Kitaplığı                                                sayfa: 016 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 

düşünlerin ve bilincin kaynağı olduğu için, ilk veridir. 
Maddenin, varlığın bir yansıması olan bilinçse, ikinci 
veridir. Düşünce, gelişmesinde yüksek bir kusursuzluk 
düzeyine erişmiş olan bir maddenin, yani beynin 
ürünüdür. Beyin düşünme organıdır ve bu yüzden, 
insanın düşünceyi maddeden ayırması büyük bir yanlışlık 
yapması demektir. 

      Engels, şöyle diyor. 

            "Düşüncenin varlıkla, ruhun doğayla iliş-
kisi sorunu tüm felsefenin en önemli sorunudur. 
Filozofların bu soruya verdikleri yanıtlar, onları 
iki büyük kampa ayırmıştır. Ruhun doğaya göre 
öncelik taşıdığını ileri sürenler ... idealizm 
kampını oluştururlar. Doğaya öncelik tanıyan 
ötekilerse materyalizmin çeşitli ekollerini 
oluştururlar." (Ludwig Feuerbach ve Klâsik 
Alman Felsefesinin Sonu) 

      Engels, şöyle sürdürüyor: 

            "Tek gerçek, bizim de içinde 
olduğumuz, duyusal olarak algılanabilen 
maddi dünyadır... Bilincimiz ve düşüncemiz, 
ne kadar duyuların üstünde görünürlerse de, 
maddi ve bedensel bir organın, yani beynin 
ürünüdürler. Madde ruhun ürünü değil, tersine, 
ruhun kendisi maddenin en yüksek ürününden 
başka bir şey değildir." (Aynı yapıt) 

      Madde ve düşünce sorunu üzerine, Marx şöyle diyor: 

            "Düşünceyi, düşünen maddeden ayır-
mak olanaksızdır. Bütün değişikliklerin öznesi 
maddedir." (Kutsal Aile) 



 
 
 
 
 
Diyalektik ve Tarihsel Materyalizm                       J.Stalin 
 

Halk Kitaplığı                                                sayfa: 017 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 

      Lenin, marksist materyalist felsefeyi tanımlarken 
şöyle diyor: 

            "Genellikle, materyalizm, nesnel gerçek 
varlığın (maddenin) bilinçten, duyulardan ve 
deneyimden bağımsız olduğunu kabul eder... 
Bilinç... varlığın bir yansımasından başka bir şey 
değildir, ve en fazla, varlığın yaklaşık olarak 
doğru (yeterli, tamı tamına) bir yansımasıdır." 
(Materyalizm ve Ampirio-Kritisizm) 

      Ve, Lenin, şöyle sürdürüyor: 

            "Madde, duyu organlarımıza etki 
yaparak duygular yaratan şeydir. Madde bize 
duyularla verilen nesnel bir gerçektir... Madde, 
doğa, varlık, fiziksel olan her şey ilk veridir; 
ruh, bilinç, duyular, ruhsal olan her şey ise 
ikinci veridir." (Aynı yapıt) 

            "Dünya tablosu, maddenin nasıl hareket 
ettiğini ve maddenin nasıl düşündüğünü 
gösteren bir tablodur." (Aynı yapıt) 

            "Beyin düşünme organıdır." (Aynı yapıt) 

           c) Dünyanın ve onun yasalarının bilinebileceğini 
yadsıyan, bilgilerimizin değerine inanmayan, nesnel ger-
çeği kabul etmeyen ve dünyanın bilimle anlaşılamayacak 
"kendinde şeyler"le dolu olduğunu savunan idealizmin 
tersine, marksist felsefi materyalizm, dünyayı ve onun 
yasalarını tümüyle bilinebilir, deneyim ve pratikle 
doğrulanmış olan doğa yasaları üzerine bilgilerimizin 
nesnel gerçeğin tutarlılığını taşıyan geçerli bilgiler 
olduğunu kabul eder. Ve dünyada bilinmeyecek hiçbir şey 
yoktur, yalnızca henüz bilemediğimiz, ama bilim ve pratik 



 
 
 
 
 
Diyalektik ve Tarihsel Materyalizm                       J.Stalin 
 

Halk Kitaplığı                                                sayfa: 018 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 

yoluyla açıklanacak ve bilinir duruma sokulacak şeyler 
vardır. 

      Dünyanın bilinemiyeceğini ve kavranamıyacak 
"kendinde şeyler"in var olduğunu savunan Kant ve öteki 
idealistlerin görüşlerini eleştirip bilgimizin sağlam bilgi 
olduğunu ileri sürerek, materyalist tezi savunurken, 
Engels, şunları yazıyor: 

            "Bunu ve bütün öteki felsefi fantezileri en etkili 
biçimde çürüten şey, pratik, özellikle deneyim ve sanayi 
pratiğidir. Bir doğa sürecini kavrayışımızın doğruluğunu, 
o süreci kendimiz yaparak, onu kendi öz ortamında 
oluşturarak ve üstelik kendi amaçlarımız için kullanarak 
tanıtlayabiliyorsak, Kant'ın o kavranması olanaksız olan 
'kendinde şey'ine bir son vermiş oluruz. Bitki ve hayvan 
organlarından elde edilen kimyasal maddeler, organik 
kimya, onları ardardına üretmeye başlayana dek, böyle 
'kendinde şeyler' olarak kaldılar. Bundan sonradır ki, o 
'kendinde şey' bizim için bir şey haline geldi. Sözgelimi, 
kökboyanın renkli maddesi aliçeri, şimdi artık, tarlalarda 
kökboya yetiştirmekle değil, çok daha ucuz ve kolaylıkla 
kömür katranından elde edilmektedir. Üç yüzyıl boyunca, 
Kopernik'in güneş sistemi bir hipotez olarak kaldı; 
doğruluğu üzerine bire karşı yüzbin, onbin bahse 
girişilebilecek bir hipotez olarak, ama yine de bir hipotez 
olarak. Ama ne zaman ki, Leverrier, bu sistem sayesinde 
elde edilen sayılara dayanarak bilinmeyen bir gezegenin 
varlığının gerekliliğini ortaya koydu ve üstelik bu 
gezegenin gökte mutlaka olması gereken durumunu 
hesapladı; ne zaman ki, Galile, gerçekten bu gezegeni 
buldu, Kopernik sistemi de tanıtlanmış oldu." (Ludwig 
Feuerbach ve Klâsik Alman Felsefesinin Sonu) 

      Bogdanov, Bazarov, Yüşkeviç ve Mach'ın öteki 
izleyicilerinin fideizmini* suçlayarak, doğa yasaları 



 
 
 
 
 
Diyalektik ve Tarihsel Materyalizm                       J.Stalin 
 

Halk Kitaplığı                                                sayfa: 019 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 

üzerine edindiğimiz bilimsel bilgilerin sağlamlığını, 
bilimsel yasaların nesnel gerçekleri temsil ettiğini ileri 
süren ünlü materyalist tezi savunurken, Lenin, şöyle 
diyor: 

            "Çağdaş fideizm [* Fideizm: İlk doğruların bilgisi 
imanla kazanılır diyen ve akla göre imana öncelik tanıyan 
felsefi anlayış. (-ç).] hiçbir zaman bilimi yadsımaz. 
Yadsıdığı tek sey, bilimin 'abartılmış savlar'ı, yani nesnel 
gerçeği bilme savlarıdır. Materyalistlerin düşündüğü gibi, 
nesnel gerçek varsa; insan 'deneyiminde' dış dünyayı 
yansıtan doğa bilimleri, yalnız onlar, bize nesnel gerçeği 
vermeye yetenekliyse, fideizmin tümü çürütülmüş 
demektir." (Materyalizm ve Ampirio-Kritisizm) 

      Marksist felsefi materyalizmin karakteristik nitelikleri 
kısaca işte bunlardır. 

      Felsefi materyalizm ilkelerinin toplum yaşamını ve 
toplum tarihini inceleme alanlarına uzatılmasının ne 
kadar gerekli olduğu, bu ilkelerin toplum tarihine ve 
proletarya partisinin pratik faaliyetine uygulanmasının ne 
büyük önem taşıdığı kolayca anlaşılmaktadır. 

      Doğa olayları arasındaki karşılıklı ilişki, bağlılık 
doğanın gelişme yasalarıysa, bundan, sosyal yaşamdaki 
olaylar arasındaki karşılıklı ilişki ve bağlılığın da toplumun 
gelişme yasaları olduğu ve rastgele bir şey olmadığı 
sonucu çıkar ortaya. 

      Böylece, toplumsal yaşam ve toplum tarihi bir 
"rastlantılar" yığını olmaktan kurtulur; çünkü toplum tarihi, 
toplumun zorunlu bir gelişmesi haline ve toplumsal tarihin 
incelenmesi de bir bilim haline gelir. 



 
 
 
 
 
Diyalektik ve Tarihsel Materyalizm                       J.Stalin 
 

Halk Kitaplığı                                                sayfa: 020 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 

      Bu yüzden, proletarya partisinin pratik faaliyeti, 
"seçkin kişilerin" iyi niyetleri, "aklın", "evrensel ahlâk"ın 
vb. isterleri üstüne değil, toplumun gelişme yasaları ve bu 
yasaların incelenmesi üstüne oturtulmalıdır. 

      Devam edelim. Dünya bilinebilirse, doğanın gelişme 
yasaları üzerine edindiğimiz bilgiler nesnel gerçeklerin 
geçerliliğini taşıyan sağlam bilgilerse, bundan, toplum 
yaşamının, toplumsal gelişmenin de bilinebileceği ve 
toplumsal gelişme yasaları üzerine edinilen bilimsel 
bilgilerin nesnel gerçek geçerliliği taşıyan sağlam bilgiler 
olduğu sonucu çıkar ortaya. 

      Bu yüzden, toplum tarihi bilimi, toplum yaşamındaki 
olayların tüm karmaşıklığına karşın, sözgelimi biyoloji 
kadar kesin bir bilim haline gelebilir ve toplumsal gelişme 
yasalarından pratik amaçlar için yararlanılabilir. 

      Bu yüzden, proletarya partisi, pratik faaliyeti içinde, 
kendine, olur-olmaz nedenlerle değil, toplumsal gelişme 
yasalarıyla ve bu yasalardan çıkartılan pratik sonuçlarla 
yön vermelidir. 

      Bu yüzden, sosyalizm, eskiden olduğu gibi insanlık 
için görkemli bir gelecek düşü olmaktan çıkar, bir bilim 
haline gelir. 

      Bu yüzden, bilimle pratik faaliyet, teoriyle pratik 
arasındaki bağ, aralarındaki birlik, proletarya partisinin 
yolgösterici yıldızı olmalıdır. 

      Devam edelim. Doğa, varlık, maddi dünya birinci veri, 
bilinç ve düşünce ikinci, türevsel veriyse; maddi dünya 
insan bilincinden bağımsız olarak var olan nesnel gerçeği 
temsil ediyorsa ve bilinç, bu nesnel gerçeğin bir 
yansımasıysa, bundan aynı biçimde, toplumun maddi 



 
 
 
 
 
Diyalektik ve Tarihsel Materyalizm                       J.Stalin 
 

Halk Kitaplığı                                                sayfa: 021 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 

yaşamının ve varlığının önde geldiği, ruhsal yaşamınınsa 
ikinci, türevsel bir veri olduğu ve toplumun maddi 
yaşamının insan iradesinden bağımsız olarak var olan 
nesnel bir gerçek olduğu, toplumun ruhsal yaşamınınsa 
bu nesnel gerçeğin bu, varlığın bir yansıması olduğu 
sonucu çıkar ortaya. 

      Bu yüzden, toplumun ruhsal yaşamının oluşum 
kaynağını, sosyal düşünlerin, sosyal teorilerin, politik 
görüş ve politik kurumların doğuş kaynaklarını, bu 
düşünlerin, teorilerin, görüşlerin ve politik kurumların 
kendilerinde değil, bu düşünleri, teorileri, görüşleri vb. 
yansıtan toplumsal varlıkta, toplumun maddi yaşam 
koşullarında aramak gerekir. 

      Bu yüzden, toplum tarihinin değişik dönemlerinde 
değişik sosyal düşün, teori, görüş ve politik kurumlar 
görülebiliyorsa; köleci sistemde belli birtakım sosyal 
düşün, teori, görüş ve politik kurumlarla karşılaşmışken 
feodalizmde başkalarına, kapitalizmde daha başkalarına 
rastlıyorsak; bu düşünler, teoriler, politik görüş ve politik 
kurumlar, kendi "doğası" ve "özellikleri"yle değil, sosyal 
gelişmenin değişik dönemlerinde toplumun maddi yaşam 
koşullarının da değişik oluşuyla açıklanmalıdır. 

      Toplumun varlığı, toplumdaki yaşam koşulları nasılsa, 
o toplumun düşünleri, teorileri, politik görüş ve politik 
kurumları da öyledir. 

      Marx, bu konuyla ilgili olarak, şöyle diyor: 

            "İnsanların varlığını belirleyen bilinçleri 
değil, tersine, bilinçlerini belirleyen sosyal 
varlıklarıdır." (Ekonomi Politiğin Eleştirisine 
Katkı'ya Önsöz) 



 
 
 
 
 
Diyalektik ve Tarihsel Materyalizm                       J.Stalin 
 

Halk Kitaplığı                                                sayfa: 022 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 

      Bu yüzden, politikada hata yapmamak ve boş 
hayalciler durumuna düşmemek için, proletarya partisi, 
eylemlerini soyut "insan aklının ilkeleri" üstüne değil, 
sosyal gelişmeyi belirleyen toplumun somut maddi yaşam 
koşulları temeline oturtmalı, "büyük adamların" iyi 
niyetlerine değil, toplumun maddi yaşamının gelişmesinin 
gerçek gereksinimleri üstüne dayandırmalıdır. 

      Narodnikler, Anarşistler ve Sosyalist-Devrimciler'i de 
kapsayan tüm ütopyacıların başarısızlıklarının nedenleri 
arasında, toplumun maddi yaşam koşullarının toplumsal 
gelişmede oynadığı birinci derecedeki rolü 
anlayamayışları ve idealizme saplanarak, pratik 
faaliyetlerini, toplumun maddi yaşam koşullarının gelişme 
gereksinimleri üstüne değil, bu gereksinimlerin dışında ve 
bunlara karşı olan, toplumun gerçek yaşamından kopmuş 
"ideal planlar" ve "geniş kapsamlı projeler" üstüne 
dayandırmaları da vardır. 

      Marksizm-leninizmin gücü ve canlılığı, pratik faaliyeti 
toplumun maddi yaşam koşullarındaki gelişmenin 
gereklerine dayandırmasından ve onu toplumun gerçek 
yaşamından hiçbir zaman ayırmamasından gelir. 

      Ama Marx'ın söylediklerinden, sosyal düşünlerin, 
teorilerin, politik görüş ve politik kurumların toplum 
yaşamında hiç önemi olmadığı, sosyal varlığı, toplumun 
maddi yaşam koşullarının gelişmesini karşılıklı olarak 
etkilemediği sonucu çıkmaz. Biz buraya dek yalnızca, 
sosyal düşünlerin, teorilerin, politik görüş ve politik 
kurumların kaynaklarından, ortaya çıkışlarından söz ettik; 
bunların toplumun ruhsal yaşamının, onun maddi yaşam 
koşullarının bir yansıması olduğunu söyledik. Bu sosyal 
düşünlerin, teorilerin, politik görüş ve politik kurumların 
önemine, tarihteki rollerine gelince, tarihsel materyalizm 
onları asla yadsımaz; tersine, onların toplum yaşamı ve 



 
 
 
 
 
Diyalektik ve Tarihsel Materyalizm                       J.Stalin 
 

Halk Kitaplığı                                                sayfa: 023 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 

toplum tarihi üzerindeki rollerini ve önemlerini özellikle 
belirtir. 

      Değişik türde sosyal teoriler ve düşünler vardır. 
Günlerini doldurmuş olan ve toplumun cançekişen 
güçlerinin çıkarlarına hizmet eden eski düşünler ve 
teoriler vardır. Bunların önemi, toplumsal gelişme ve 
ilerlemeye zarar vermelerinden dolayıdır. Bir de, 
toplumun ilerici güçlerinin çıkarlarına hizmet eden, yeni 
ve ileri düşünler vardır. Bunlar, toplumun gelişmesine, 
ilerlemesine yardım ettikleri için önem taşırlar ve 
toplumun maddi yaşam koşullarındaki gelişmenin 
gereklerini ne kadar doğru yansıtırlarsa önemleri de o 
kadar büyüktür. 

      Yeni sosyal düşünler ve teoriler, ancak, toplumun 
maddi yaşamındaki gelişmenin toplumun önüne yeni 
görevler koymasıyla ortaya çıkarlar. Ama bir kez ortaya 
çıktıktan sonra da, toplumun maddi yaşamındaki 
gelişmenin ortaya koyduğu yeni görevlerin 
gerçekleştirilmesini kolaylaştıran, toplumun ilerlemesine 
yardım eden en büyük güç haline gelirler. İşte tam bu 
noktada, yeni düşünlerin, yeni teorilerin, yeni politik görüş 
ve politik kurumların örgütleyici, harekete geçirici, 
değiştirici tüm önemi apaçık kendini gösterir. Yeni sosyal 
düşünler ve teoriler, topluma tamamen gerekli oldukları 
için, ve, bunların örgütleyici, harekete geçirici ve 
değiştirici nitelikleri olmaksızın toplumun maddi yaşam 
koşullarındaki gelişmenin zorunlu amaçlarının 
başarılması olanaksız olacağı için, ortaya çıkarlar. 
Toplumun maddi yaşamındaki gelişmenin ortaya 
koyduğu görevler tarafından ortaya çıkarılan bu yeni 
sosyal düşünler ve teoriler kendilerine yol bularak 
yığınların malı olurlar, yığınları toplumun cançekişen 
güçlerine karşı harekete geçirerek örgütlerler, böylece 



 
 
 
 
 
Diyalektik ve Tarihsel Materyalizm                       J.Stalin 
 

Halk Kitaplığı                                                sayfa: 024 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 

de, toplumun maddi yaşamındaki gelişmeye zarar veren 
bu güçlerin yıkılmasını kolaylaştırırlar. 

      Bu yüzden, toplumun maddi yaşamının gelişmesiyle 
toplumsal varlığın göstermekte olduğu gelişmenin 
olgunlaşmış görevlerinin temeli üstünde fışkıran yeni 
sosyal düşünler, teoriler, politik görüş ve politik kurumlar, 
sonradan kendileri de toplumun maddi yaşamının 
olgunlaşmış görevlerini tümüyle sonuna dek yerine 
getirmek ve onun daha da gelişmesi olanağını 
sağlayacak gerekli koşulları yaratmak yoluyla, toplumsal 
varlığı ve toplumun maddi yaşamını etkilerler. 

      Marx, bununla ilgili olarak, şöyle diyor: 

            "Teori, yığınları kavradığı anda maddi 
bir güç haline gelir." (Hegel'in Hukuk 
Felsefesinin Eleştirisi) 

      Bu yüzden, toplumun maddi yaşam koşullarını 
etkilemek ve gelişmesini, ilerlemesini hızlandırmak için, 
proletarya partisi, öyle bir sosyal teoriye, öyle bir sosyal 
düşüne dayanmalıdır ki, bu sosyal düşün ve teori, 
toplumun maddi yaşamındaki gelişmenin gereklerini 
doğru bir biçimde yansıtsın; ve böylece de, geniş halk 
yığınlarını harekete geçirmeye, onları, karşı-devrimci 
güçleri ezmeye ve toplumun ileri güçlerine yol açmaya 
hazır proletarya partisinin büyük ordusu içinde seferber 
etmeye ve örgütlemeye yetenekli olsun. 

      "Ekonomistler"in ve Menşeviklerin başarısızlıklarının 
nedenlerinden biri de, ilerici teorinin, ilerici düşünlerin 
harekete getirici, örgütleyici ve değiştirici rollerini 
kavrayamayarak, kaba materyalizme saplanmaları, bu 
rollerin önemlerini hemen hemen sıfıra indirgeyerek, 
partiyi pasifliğe ve zayıflığa mahküm etmeleridir. 



 
 
 
 
 
Diyalektik ve Tarihsel Materyalizm                       J.Stalin 
 

Halk Kitaplığı                                                sayfa: 025 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 

      Marksizm-leninizmin gücü ve canlılığı, toplumun 
maddi yaşamındaki gelişmenin gereklerini doğru bir 
biçimde yansıtan ilerici bir teoriye dayanmasından, teoriyi 
kendine uygun bir düzeye çıkarmasından, bu teorinin 
harekete geçirici, örgütleyici ve değiştirici gücünün her 
zerresini kullanmayı bir görev bilmesinden gelir. 

      İşte, tarihsel materyalizmin, toplumsal varlıkla 
toplumsal bilinç arasındaki, toplumun maddi yaşamındaki 
gelişmeyle toplumun ruhsal yaşamının gelişmesi 
arasındaki ilişkiler sorununa getirdiği çözüm budur. 

 

3. TARİHSEL MATERYALİZM 

 

      Şimdi, geriye şu soruya açıklığa kavuşturmak kalıyor: 
Tarihsel materyalizm açısından son çözümlemede, 
toplumun görünüşünü, düşünlerini, görüşlerini, politik 
kurumlarını vb. belirleyen "toplumun maddi yaşam 
koşulları"yla ne anlatılmak isteniyor? 

      "Toplumun maddi yaşam koşulları" ne demektir, 
bunların ayırdedici nitelikleri nelerdir? 

      Kuşkusuz bir şeydir ki, "toplumun maddi yaşam 
koşulları" kavramı, her şeyden önce, toplumun maddi 
yaşamının en vazgeçilmez ve değişmezlerinden biri olan, 
toplumsal gelişmeyi haliyle etkileyen coğrafi ortamı, 
toplumu çevreleyen doğayı kapsamaktadır. Peki, coğrafi 
ortamın toplumsal gelişmedeki rolü nedir? Coğrafi ortam, 
toplumun görünüşünü, insanların sosyal sisteminin 
niteliğini, bir sistemden ötekine geçişini belirleyen ana 
etken midir? 



 
 
 
 
 
Diyalektik ve Tarihsel Materyalizm                       J.Stalin 
 

Halk Kitaplığı                                                sayfa: 026 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 

      Tarihsel materyalizm bu soruya olumsuz karşılık verir. 

      Coğrafi ortam, hiç kuşkusuz, toplumun değişmez ve 
vazgeçilmez koşullarından biridir. Ve elbette ki, toplumun 
gelişmesini etkiler: bu gelişmeyi hızlandırır ya da 
yavaşlatır. Ama mademki toplumdaki gelişme ve değişme-
ler coğrafi ortamdaki gelişmelerden karşılaştırılamıyacak 
kadar bir hızla ilerliyor, öyleyse, bu etki belirleyici bir etki 
değildir. Üç bin yıllık bir sürede, Avrupa'da birbiri ardısıra 
üç ayrı sistem gelmiştir: ilkel komünal sistem, kölecilik ve 
feodal sistem. Doğu Avrupa'da, Sovyet Sosyalist 
Cumhuriyetleri Birliği toprağı üzerinde ardarda dört ayrı 
sosyal sistem geçmiştir. Oysa bu süre içinde Avrupa'daki 
coğrafi koşullar ya hiç değişmemiştir ya da coğrafyada 
kaydedilemiyecek kadar az değişiklik olmuştur. Bu 
anlaşılır bir şeydir. Coğrafi ortamda az çok önemli bir 
değişme olması için milyonlarca yılın geçmesi gerekli 
olduğu halde, insanların toplumsal sisteminde hatta çok 
önemli bir değişikliğin olabilmesi için birkaç yüzyıl ya da iki 
bin şu kadar yıl yeter. 

      Bundan da anlaşılıyor ki, coğrafi ortam sosyal 
gelişmenin ana nedeni, belirleyicisi olamaz. Çünkü 
onbinlerce yıllık bir süre içinde hemen hemen 
değişmeden kalan bir şey, birkaç yüzyılda köklü 
değişikliklere uğrayan bir şeyin gelişmesinde temel 
neden olamaz. 

      Kuşkusuz bir şeydir ki, "toplumun maddi yaşam 
koşulları" kavramı, nüfus artışını, şu ya da bu kadar olan 
nüfus yoğunluğunu da kapsar. Çünkü insan, toplumun 
maddi yaşam koşullarının zorunlu öğelerinden biridir. 
Belli bir insan sayısı tabanına erişilmedikçe toplumun 
herhangi bir maddi yaşamı olamaz. Öyleyse, nüfus artışı, 
insanoğlunun sosyal sisteminin niteliğini belirleyen temel 
bir güç müdür? 



 
 
 
 
 
Diyalektik ve Tarihsel Materyalizm                       J.Stalin 
 

Halk Kitaplığı                                                sayfa: 027 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 

      Tarihsel materyalizm bu soruya da olumsuz karşılık 
verir. 

      Kuşkusuz, nüfus artışı toplumdaki gelişmeyi etkiler, 
bu gelişmeyi hızlandırır ya da yavaşlatır; ama toplumun 
gelişmesinde asıl güç olamaz ve toplumun gelişmesi 
üstüne olan etkisi belirleyici nitelikte bir etki değildir. 
çünkü, nüfus artışı tek başına bir sosyal sistemin yerini, 
neden başkasına değil de, tam şu biçimde bir sosyal 
sisteme bıraktığını, neden ilkel komünal sistemin 
ardından kesinlikle köleci sistemin, onun ardından feodal 
sistemin, onun ardından da burjuva sisteminin gelip bir 
başka sistemin gelmediğini açıklayabilecek ipuçları 
veremez. 

      Nüfus artışı toplumsal gelişmenin belirleyici gücü 
olsaydı, daha fazla bir nüfus yoğunluğu, zorunlu olarak, 
buna bağlı daha yüksek biçimde bir sosyal sistem 
doğururdu. Ama durumun böyle olmadığını görüyoruz. 
Çin'deki nüfus yoğunluğu Amerika Birleşik 
Devletleri'ndekinden dört kat daha fazladır. Sosyal 
gelişme sırasında Amerika Birleşik Devletleri Çin'den 
önde gelir. Çünkü Çin'de hâlâ yarı-feodal bir sistem 
hüküm sürmektedir. Oysa Amerika Birleşik Devletleri 
kapitalist gelişmenin en yüksek aşamasına erişeli çok 
oluyor. Belçika'daki nüfus yoğunluğu Amerika Birleşik 
Devleri'ndekinden 19, Sovyet Sosyalist Cumhuriyetleri 
Birliği'ndekinden 26 kat fazladır. Ama yine de, Amerika 
Birleşik Devletleri sosyal gelişme sırasında Belçika'dan 
ilerdedir. Sovyet Sosyalist Cumhuriyetleri Birliği'ne 
gelince, Belçika'yı tüm bir tarih döneminin gerisinde 
bırakmıştır. Çünkü Belçika'da kapitalist sistem hüküm 
sürdüğü halde, Sovyet Sosyalist Cumhuriyetleri Birliği 
daha şimdiden kapitalizmle işini bitirmiş ve sosyalist bir 
sistem kurmuştur. 



 
 
 
 
 
Diyalektik ve Tarihsel Materyalizm                       J.Stalin 
 

Halk Kitaplığı                                                sayfa: 028 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 

      Bunlar gösteriyor ki, nüfus artışı, toplumsal gelişmenin 
temel gücünü, sosyal sistemin temel niteliğini ve toplumun 
görünüşünü belirleyen güç değildir, olamaz da. 

           a) Peki ama, toplumun maddi yaşam koşulları 
düzeni içinde, toplumun görünüşünü, sosyal sistemin 
niteliğini, toplumun bir sistemden ötekine gelişmesini 
belirleyen temel güç öyleyse nedir? 

      Tarihsel materyalizme göre, bu güç, insanın varoluşu 
için gerekli olan yaşama araçlarının elde ve ediliş ve 
biçimi; toplumun yaşayabilmesi ve gelişebilmesi için 
zorunlu olan yiyecek, elbise, ayakkabı, ev, yakacak, 
üretim aletleri vb. gibi maddi malların üretim biçimidir. 

      İnsanların yaşamak için yiyeceğe, giyeceğe, 
ayakkabıya, barınağa, yakacağa vb. sahip olmaları, bu 
maddi mallara sahip olmak için de onları üretmeleri 
gerekir; ve, bunları üretmek için insanların yiyecek, 
giyecek, ayakkabı, barınak, yakacak vb. üretebilecekleri 
üretim aletlerine sahip olmaları, bu aletleri üretebilmeleri, 
kullanabilmeleri gerekir. 

      Maddi değerlerin üretilmesinde kullanılan üretim 
aletleri, belirli bir üretim deneyimi ve iş becerisi sayesinde 
bu üretim aletlerini kullanan ve maddi değerler üretimini 
sürdüren insanlar, işte bütün bu öğeler hep birlikte 
toplumun üretim güçlerini oluştururlar. 

      Ama üretim güçleri, üretimin yalnızca bir yanı, üretim 
biçiminin yalnızca bir yönü, yani insanla maddi değer 
üretiminde yararlanılan şeyler ve doğa güçleri arasındaki 
ilişkileri anlatan bir yönüdür. Üretimin, üretim biçiminin 
başka bir yanı da, üretim sürecinde insanın insanla olan 
ilişkileri, yani insanlar arasındaki üretim ve ilişkileridir. 
İnsanlar doğaya karşı olan savaşımlarını sürdürürlerken 



 
 
 
 
 
Diyalektik ve Tarihsel Materyalizm                       J.Stalin 
 

Halk Kitaplığı                                                sayfa: 029 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 

ve maddi değerlerin üretiminde doğadan yararlanırlarken 
birbirlerinden tecrit edilmiş ve birbirlerinden ayrı kişiler 
olarak değil, birlik halinde, grup halinde, topluluk halinde 
bulunurlar. Bundan dolayı, üretim, her zaman ve her 
koşul altında sosyal bir üretimdir. Maddi değerlerin 
üretiminde insanlar, üretim içinde şu ya da bu biçimde 
aralarında karşılıklı ilişkiler, şu ya da bu biçimde üretim 
ilişkileri kurarlar. Bu ilişkiler, sömürüden kurtulmuş özgür 
insanlar arasında işbirliği ve karşılıklı yardımlaşma 
biçiminde olabilir, egemenlik ve boyuneğme ilişkileri 
biçiminde olabilir ya da bir üretim ilişkisi biçiminden öteki 
üretim ilişkisi biçimine geçiş biçiminde olabilir. Ama, 
üretim ilişkilerinin niteliği ne olursa olsun, her zaman ve 
her sistemde, aynen toplumun üretim güçleri gibi, 
üretimin zorunlu öğelerinden biridir. 

      Marx, şöyle diyor: 

            "Üretim içinde insanlar, yalnızca 
doğaya değil, birbirlerine de etki yaparlar. 
Ancak belli bir biçimde işbirliği ve faaliyetlerini 
mübadele ederek üretimde bulunurlar. Üretim 
yapabilmek için birbirleriyle belli bağıntılar 
kurarlar ve ilişkilere girerler ve ancak, bu 
sosyal bağıntı ve ilişkiler içinde doğa 
üzerindeki eylemleri, yani üretim, gerçekleşir." 
(Ücretli Emek ve Sermaye) 

      Sonuç olarak, üretim ve üretim biçimi, hem toplumun 
üretim güçlerini hem de insanların üretim ilişkilerini 
kapsar; bu yüzden de, bunların maddi değerler üretimi 
sürecindeki birliğinin bir anlatımıdır. 

           b) Üretimin ilk özelliği, bir noktada asla uzun bir 
süre kalmaması ve sürekli bir değişme ve gelişme 
halinde olmasıdır. Ayrıca, üretim biçimindeki değişmeler, 



 
 
 
 
 
Diyalektik ve Tarihsel Materyalizm                       J.Stalin 
 

Halk Kitaplığı                                                sayfa: 030 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 

kaçınılmaz olarak, sosyal sistemin tümünde, sosyal 
düşünlerde, politik görüş ve politik kurumlarda da bir 
değişmeyi gerektirir; üretim biçiminin değişmesi sosyal ve 
politik sistemin tümünün yeniden kurulmasını zorlar. 
Değişik gelişme derecelerinde, insanlar değişik üretim 
araçları kullanırlar, ya da daha kabaca söylersek, değişik 
yaşama biçimleri sürdürürler. İlkel komünde bir üretim 
biçimi, kölecilikte başka bir üretim biçimi, feodalizmde de 
daha başka bir üretim biçimi vardır vb.... Buna bağlı 
olarak, insanların sosyal sistemleri, ruhsal yaşamları, 
politik görüş ve politik kurumları da bu üretim biçimlerine 
göre değişikliğe uğrar. 

      Üretim biçimi nasılsa, toplumun kendisi, toplumdaki 
düşün ve teoriler, politik görüş ve politik kurumlar da esas 
olarak öyledirler. Ya da, sorunu daha kabaca koyarsak, 
insanın yaşama biçimi nasılsa, düşünme biçimi de 
öyledir. 

      Bu demektir ki, toplumun gelişme tarihi, her şeyden 
önce, üretimin gelişme tarihi, yüzyıllar boyunca birbirini 
izleyen üretim biçimleri tarihi, üretim güçlerindeki ve 
insanların üretim ilişkilerindeki gelişmenin tarihidir. 

      Bu yüzden, sosyal gelişme tarihi, aynı zamanda, 
maddi değerleri üretenlerin, üretim süreci içinde temel 
güç olan ve toplumun varlığı için gerekli olan maddi 
değerlerin üretimini sürdüren emekçi yığınların tarihidir. 

      Bu yüzden, tarih bilimi, gerçek bir bilim olacaksa, artık 
sosyal gelişme tarihini kralların, generallerin 
davranışlarına, o devletteki "fatihlerin" ve "galiplerin" 
yaptıklarına indirgemekten kurtulmalı, bu bilim, her 
şeyden önce, maddi değerleri üretenlerin tarihi, emekçi 
yığınların tarihi, halkın tarihi olma yoluna girmelidir. 



 
 
 
 
 
Diyalektik ve Tarihsel Materyalizm                       J.Stalin 
 

Halk Kitaplığı                                                sayfa: 031 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 

      Bu yüzden, toplum tarihi yasalarının incelenmesinde, 
anahtar olarak, insanların aklını, toplumun görüş ve 
düşünlerini değil, herhangi bir tarih döneminde toplumun 
uyguladığı üretim biçimini, toplumun ekonomik yaşamını 
almamız gerekir. 

      Bu yüzden, tarih biliminin birinci görevi, üretimin 
yasalarını, üretim güçlerinin ve üretim ilişkilerinin gelişme 
yasalarını incelemek ve ortaya çıkarmaktır. 

      Bu yüzden, proletarya partisi, gerçek bir parti 
olacaksa, her şeyden önce, üretimin gelişme yasalarını 
ve toplumun ekonomik gelişme yasalarını kavramalı ve 
bilmelidir. 

      Bu yüzden, proletarya partisi, politikasında hata 
yapmamak için, programını saptarken olsun pratik 
yaşamında olsun, esas olarak, üretimin gelişme 
yasalarına, toplumun ekonomik gelişme yasalarına 
dayanmalıdır. 

           c) Üretimin ikinci özelliği de şudur: Üretimdeki 
değişme ve gelişmeler, daima, üretim güçlerinde ve her 
şeyden önce, üretim aletlerinde olan değişme ve 
gelişmelerle başlar. Bundan dolayı, üretim güçleri, 
üretimin en hareketli ve en devrimci öğesidir. İlkin 
toplumun üretim güçleri değişir ve gelişir; sonra da, bu 
gelişmelere bağlı ve uygun olmak üzere, insanlar 
arasındaki üretim ilişkileri, onların ekonomik ilişkileri 
değişikliğe uğrar. Ama bu, üretim ilişkilerinin, üretim 
güçlerinin gelişmesi üstünde etkili olmadığı ve, üretim 
güçlerinin üretim ilişkilerine bağlı olmadığı anlamına 
gelmez. Gelişmeleri üretim güçlerinin gelişmesine bağlı 
bulunan üretim ilişkileri de, aynı biçimde, üretim 
güçlerinin gelişmesi üstünde etkili olur, bu gelişmeyi 
hızlandırır ya da yavaşlatır. Ayrıca, şunu da belirtelim ki, 



 
 
 
 
 
Diyalektik ve Tarihsel Materyalizm                       J.Stalin 
 

Halk Kitaplığı                                                sayfa: 032 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 

üretim ilişkileri, çok uzun süre üretim güçlerindeki 
gelişmenin gerisinde kalamaz ve bu gelişmeyle çatışma 
halinde bulunamaz; çünkü, üretim ilişkilerinin üretim 
güçlerinin niteliğine ve durumuna uygun düşmesiyle ve 
üretim güçlerinin gelişmesine eksiksiz bir ortam 
yaratmasıyladır ki, üretim güçleri ancak o zaman tam 
olarak gelişebilir. Bundan dolayı, üretim ilişkileri, üretim 
güçlerindeki gelişmenin ne kadar gerisinde kalırsa kalsın, 
eninde sonunda, üretim güçlerindeki gelişme düzeyine ve 
üretim güçlerinin niteliğine uygun duruma gelmek 
zorundadır; ve, gerçekte de böyle olur. Yoksa üretim 
güçleriyle üretim ilişkilerinin üretim sistemindeki birliği 
temelden bozulabilir, üretim tümüyle sarsıntıya 
uğrayabilir, Üretim krizi ve üretim güçlerinin yıkımı gibi bir 
durum çıkabilir ortaya. 

      Üretim araçları üzerindeki kapitalist özel mülkiyetin 
üretim sürecinin toplumsal niteliği ve üretim güçlerinin 
niteliğiyle apaçık bir çelişme halinde bulunduğu kapitalist 
ülkelerdeki ekonomik krizler, üretim ilişkileriyle üretim 
güçlerinin nitelikleri arasındaki uyuşmazlığın, üretim 
güçleriyle üretim ilişkileri arasındaki çatışmanın bir 
örneğidir. Üretim güçlerinin tahribi sonucunu veren 
ekonomik krizler, bu uyuşmazlığın sonucudur; ayrıca, bu 
uyuşmazlık, kurulu üretim ilişkilerini yıkmak ve üretim 
güçlerinin niteliğine uygun yeni ilişkiler kurmakla görevli 
sosyal devrimin ekonomik temelini oluşturur. 

      Tersine, üretim araçları üzerindeki toplumsal 
mülkiyetin üretim sürecinin toplumsal niteliğiyle tam bir 
uyumluluk halinde bulunduğu, dolayısıyla ne ekonomik 
krizlerin ne de üretim güçlerinin tahribinin sözkonusu 
olduğu Sovyet Sosyalist Cumhuriyetleri Birliği sosyalist 
ekonomisi, üretim ilişkileriyle üretim güçlerinin nitelikleri 
arasındaki tam uyumluluğun bir örneğidir. 



 
 
 
 
 
Diyalektik ve Tarihsel Materyalizm                       J.Stalin 
 

Halk Kitaplığı                                                sayfa: 033 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 

      Sonuç olarak, üretim güçleri, üretimin yalnızca en 
hareketli ve en devrimci öğesi değil, aynı zamanda, 
üretimdeki gelişmenin belirleyici öğesidir. 

      Üretim güçleri nasılsa, üretim ilişkileri de öyle olmak 
zorundadır. 

      Üretim güçlerinin durumu bir soruyu, insanların 
gereksinimleri olan maddi değerleri ne gibi üretim 
aletleriyle ürettikleri sorusunu yanıtlarken; üretim 
ilişkilerinin durumu da bir başka soruyu, üretim ve 
araçları (toprak, ormanlar, sular, maden kaynakları, 
hammaddeler, üretim aletleri, işletme binaları, ulaşım ve 
haberleşme araçları vb.) kimin elindedir, bu üretim 
araçları kimin denetimi altındadır, toplumun tümünün mü, 
yoksa bu araçları öteki bireyleri, grupları, sınıfları 
sömürmek için kullanan tek başına bireylerin, grupların 
ya da sınıfların mı sorusunu, yanıtlar. 

      İşte üretim güçlerinin en eski zamanlardan günümüze 
dek gelişmesinin şematik bir tablosu: Yontmataş 
aletlerden ok ve yaya geçiş, ve bununla birlikte, avcılık 
yaşamından hayvanların evcilleştirilmesine ve ilkel 
hayvancılığa geçiş, taş aletlerden maden aletlere (demir 
balta, demir uçlu geliştirilmiş saban vb.) geçiş; ve buna 
ilişkin olarak da bitki ekimine ve tarıma geçiş; madenlerin 
işlenmesine yarayan madeni aletlerin daha da gelişmesi, 
demirci körüğünün, çömlekçiliğin icadı ve bunlara bağlı 
olarak el zanaatlarının gelişmesi, el zanaatlarının 
tarımdan ayrılması, bağımsız el zanaatlarının ve sonra 
manüfaktürün gelişmesi, el zanaatı aletlerinden makineye 
geçiş, el zanaatı ve manüfaktürün makineleşmiş 
sanayiye dönüşmesi, makine sistemine geçiş ve modern 
makineleşmiş büyük sanayinin doğuşu — işte, insanlık 
tarihi boyunca toplumun üretim güçlerindeki gelişmenin, 
tam değilse bile, genel çizgisi böyledir. Açıkça anlaşılıyor 



 
 
 
 
 
Diyalektik ve Tarihsel Materyalizm                       J.Stalin 
 

Halk Kitaplığı                                                sayfa: 034 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 

ki, üretim aletlerindeki gelişme ve ilerlemeler üretimle 
ilişkili olan insanlar tarafından meydana getirilmiş, 
insanlardan bağımsız kalmamışlardır. Bunun sonucu, 
üretim aletlerinin değişmesiyle birlikte, üretim güçlerinin 
esas öğesi olan insanlar da değişmiş ve gelişmişlerdir, 
insanların üretim deneyimleri, çalışma alışkanlıkları, 
üretim aletlerini kullanma yetenekleri değişmiş ve 
gelişmiştir. 

      Tarih boyunca, toplumun üretim güçlerinde görülen 
değişme ve gelişmeye uygun olarak, insanların üretim 
ilişkileri, ekonomik ilişkileri de değişmiş ve gelişmiştir. 

      Tarihte beş temel üretim ilişkisi tipi bilinmektedir: ilkel 
komünal, köleci, feodal, kapitalist ve sosyalist. 

      İlkel komünal sistemde, üretim araçları üzerindeki 
kollektif mülkiyet, üretim ilişkilerinin temelidir. Bu durum, 
esas olarak o dönemin üretim güçlerinin niteliğine karşılık 
düşer. Taş aletler ve daha sonra ortaya çıkan ok ve yay, 
insanların doğa güçlerine ve vahşi hayvanlara karşı tek 
başına savaşım vermelerini güçleştiriyordu. Ormandan 
meyve toplamak, balık yakalamak, barınaklar yapabilmek 
için, insanlar ortaklaşa çalışmak zorundaydılar; ancak 
böylece, aç kalıp ölmekten, vahşi hayvanlara ya da 
komşu kabilelere kurban olmaktan kurtulabiliyorlardı. 
Ortak çalışma hem üretim araçlarının hem de ürünlerin 
ortak mülkiyetine yol açmıştı. O zamanlar, vahşi 
hayvanlara karşı savunma aracı olarak da kullanılan 
üretim aletleri dışında, herhangi bir üretim aracı üzerinde 
özel mülkiyet kavramı henüz yoktu. O zamanlar ne 
sömürme vardı ne de sınıflar. 

      Köleci sistemde, üretim ilişkilerinin temeli, üretim 
araçları üzerindeki ve ayrıca, üretimde çalışan ve 
sahibinin herhangi bir hayvan gibi alıp satabildiği ya da 



 
 
 
 
 
Diyalektik ve Tarihsel Materyalizm                       J.Stalin 
 

Halk Kitaplığı                                                sayfa: 035 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 

öldürebildiği köle üzerindeki köle sahibinin mülkiyetidir. 
Bu gibi üretim ilişkileri, esas olarak, o dönemdeki üretim 
güçlerinin durumuna karşılık düşer. Taş aletler yerine, 
insanlar artık madeni aletlere sahiptirler; ne çobanlığın, 
ne çiftçiliğin bilindiği ilkel ve sefil bir avcılık yerine, 
hayvancılığın, tarımın, el zanaatlarının ve bu çeşitli 
üretim kolları arasında bir işbölümünün ortaya çıktığı 
görülür; bireyler ve gruplar arasında ürünlerin 
mübadelesine, servetin birkaç kişi elinde birikmesine, 
üretim araçlarının gerçek birikiminin bir azınlığın elinde 
toplanmasına ve çoğunluğun azınlık tarafından 
boyuneğdirilip köleleştirilmesine yol açan olanakların 
belirdiği görülür. Artık burada, toplumun bütün üyelerinin 
üretim süreci içindeki ortak ve özgür çalışması görülmez; 
burada egemen olan şey, çalışmayan köle sahipleri 
tarafından sömürülen kölelerin zorla çalıştırılmasıdır. 
Onun için, artık burada üretim araçlarının ya da üretilen 
ürünlerin ortak mülkiyeti yoktur. Bunun yerini özel 
mülkiyet almıştır. Burada köle sahibi, ilk ve esas mal 
sahibi, mutlak mal sahibidir. 

      Zenginler ve yoksullar, sömürenler ve sömürülenler, 
bütün haklara sahip olan insanlar ve hiçbir hakka sahip 
olmayan insanlar ve bunlar arasında zorlu sınıf savaşımı 
— işte, köleci sistemin görünüşü. 

      Feodal sistemde, üretim ilişkilerinin temeli, feodal 
beyin üretim araçları üzerindeki mülkiyeti ve onun 
öldürmeye artık hakkı olmadığı ama alıp satabildiği üretici 
olan serf üzerindeki sınırlı mülkiyetidir. Feodal mülkiyet, 
köylü ve zanaatçının üretim aletleri ve bireysel çalışma 
ürünü olan özel ekonomisi üzerindeki bireysel 
mülkiyetiyle birarada bulunur. Bu üretim ilişkileri, esas 
olarak o dönemdeki üretim güçlerinin durumuna karşılık 
düşer. Demirin eritilmesi, işlenmesi ve daha da 
geliştirilmesi; demir uçlu saban ve dokuma tezgâhının 



 
 
 
 
 
Diyalektik ve Tarihsel Materyalizm                       J.Stalin 
 

Halk Kitaplığı                                                sayfa: 036 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 

yayılması, tarımın, bahçıvanlığın, bağcılığın, zeytinyağı 
imalâtının sürekli gelişmesi, el zanaatları atelyelerinin 
yanında imalâthanelerin de belirmesi — işte, bu sistemin 
üretim güçlerinin durumundaki belli-başlı çizgiler bunlar. 

      Yeni üretim güçleri, emekçinin üretimde belirli bir 
girişkenlik göstermesini, çalışmaya bir yakınlık ve ilgi 
duymasını gerektirir. Bu yüzden, feodal bey, işe ilgi 
duymayan ve hiçbir girişkenliğe sahip olmayan köleden 
vazgeçiyor, kendisine ait toprağı ve üretim aletleri olan ve 
toprağı ekip-biçerek elde ettiği üründen bir kısmını feodal 
beye ödeyecek derecede işe ilgi duyan serfle ilgilenmeyi 
yeğ tutuyor. 

      Burada özel mülkiyetin daha da gelişmiş olduğunu 
görüyoruz. Sömürü, biraz hafifleşmiş olmakla birlikte, 
hemen hemen kölecilikte olduğu kadar zorludur. 
Sömürenlerle sömürülenler arasındaki sınıf savaşımı, 
feodal sistemin ana çizgisini oluşturur. 

      Kapitalist sistemde, üretim ilişkilerinin temeli, üretim 
araçları üzerindeki kapitalist mülkiyettir. Üreticiler 
üzerinde, yani ücretli işçiler üzerinde artık mülkiyet 
yoktur. Bu sistemde işçiler kişi olarak bağımlılıktan 
kurtuldukları için, kapitalist onları öldüremez, satamaz; 
ama üretim araçlarından yoksun olduklarından, açlıktan 
ölmemek için işgücünü kapitaliste satmak ve sömürü 
boyunduruğuna katlanmak zorundadırlar. Üretim araçları 
üzerinde, kapitalist mülkiyetin yanısıra, serflikten kurtulan 
köylülerin ve zanaatçıların kendi bireysel emeklerine 
dayanan ve önceleri oldukça geniş ölçüde yaygın 
bulunan özel mülkiyetleri de yer alır. El zanaatları 
atelyeleri ve imalâthaneler yerini, makinelerle donatılmış 
kocaman fabrikalara ve işyerlerine bırakır. Köylülerin ilkel 
üretim aletleriyle ekip-biçtikleri feodal beylerin 



 
 
 
 
 
Diyalektik ve Tarihsel Materyalizm                       J.Stalin 
 

Halk Kitaplığı                                                sayfa: 037 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 

malikanelerinin yerini, bilimsel yollarla işletilen tarım 
makineleriyle donatılmış güçlü kapitalist işletmeler alır. 

      Yeni üretim güçleri, üretimde çalışanların, bilisiz ve 
alıklaştırılmış serflerden daha bilgili ve daha kavrayışlı 
olmalarını, makineleri anlayıp onları kullanabilecek 
yetenekte olmalarını gerektirir. Bu yüzden, kapitalistler, 
serfliğin bağlarından kurtulmuş ve makineyi doğru-dürüst 
kullanabilecek derecede eğitim görmüş ücretli işçilerle iş 
görmeyi yeğ tutarlar. 

      Ama üretim güçlerini devasa ölçülerde geliştirmek 
için, kapitalizm, kendisinin de çözemiyeceği çelişmelerle 
bir ağ gibi sarılmıştır. Gitgide daha fazla emtia üreterek 
ve bunların fiyatlarını düşürerek, kapitalizm, rekabeti 
keskinleştirir; küçük ve orta özel mülk sahipleri yığınını 
yıkıma uğratır, onları proleterleştirir, satınalma güçlerini 
azaltır. Sonuçta, imal edilen metaların sürümü olanaksız 
duruma girer. Üretimi genişleten ve milyonlarca işçiyi 
kocaman fabrika ve işyerlerinde toplayan kapitalizm, 
üretim sürecine sosyal bir nitelik verir ve böylece kendi 
temelini kendisi sarsar. Çünkü üretim sürecinin sosyal 
niteliği, üretim araçlarının sosyal mülkiyetini gerektirir. 
Oysa üretim araçları özel kapitalist mülkiyet olarak kalır 
ve bu durum üretim sürecinin sosyal niteliğiyle 
bağdaşamaz. 

      Üretim güçlerinin niteliğiyle üretim ilişkileri arasıdaki 
bu uzlaşması olanaksız çelişmeler, nöbet nöbet patlak 
veren fazla üretim krizleri sırasında açıkça kendilerini 
gösterirler; yığınları yıkıma uğratmaları yüzünden 
yeterince alıcı bulamayan kapitalistler, ürünleri yakmak, 
mamul malları yoketmek, üretimi durdurmak, üretim 
güçlerini tahrip etmek zorunda kalırlar ve bu durum, 
emtia azlığından değil, fazla emtia üretildiğinden dolayı, 



 
 
 
 
 
Diyalektik ve Tarihsel Materyalizm                       J.Stalin 
 

Halk Kitaplığı                                                sayfa: 038 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 

milyonlarca insanın işsizlik ve açlıktan acı çektikleri 
sırada olur. 

      Bu demektir ki, artık kapitalist üretim ilişkileri 
toplumdaki üretim güçlerinin durumuna uygun 
düşmemekte ve onlarla uzlaşmaz gelişmeler halinde 
bulunmaktadır. 

      Bu demektir ki, kapitalizm, üretim araçları üzerindeki 
kapitalist mülkiyet yerine, sosyalist mülkiyeti koyma 
görevini yerine getirecek olan bir devrime gebedir. 

      Bu demektir ki, sömürenlerle sömürülenler arasında 
çok zorlu bir sınıf savaşımı, kapitalist sistemin esas 
özelliğidir. 

      Şimdilik yalnızca Sovyet Sosyalist Cumhuriyetleri 
Birliği'nde [kitabın yazıldığı tarih, Eylül 1938 itibariyle-ç.] 
gerçekleştirilmiş olan sosyalist sistemdeki üretim 
ilişkilerinin temeli, üretim araçlarının sosyal mülkiyetidir. 
Burada, artık ne sömürenler vardır ne de sömürülenler. 
Ürünler, harcanan emeğe göre ve "çalışmayan yemez" 
ilkesine dayanılarak dağıtılır. Burada, insanların üretim 
süreci içindeki karşılıklı ilişkileri, arkadaşça bir işbirliği ve 
sömürüden kurtulmuş işçilerin sosyalist yardımlaşmaları 
biçimindedir. Burada, üretim ilişkileriyle üretim güçlerinin 
durumu arasında tam bir uygunluk vardır. Çünkü, üretim 
sürecinin sosyal niteliği, üretim araçları üzerindeki sosyal 
mülkiyetle desteklenmiştir. 

      Bu yüzden, Sovyet Sosyalist Cumhuriyetleri Birliği'ndeki 
sosyalist üretimde, nöbet nöbet patlak veren fazla üretim 
krizleri ve bunun sonucu olan saçmalıkların hiçbiri 
görülmez. 



 
 
 
 
 
Diyalektik ve Tarihsel Materyalizm                       J.Stalin 
 

Halk Kitaplığı                                                sayfa: 039 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 

      Bu yüzden, Sovyet Sosyalist Cumhuriyetleri 
Birliği'nde, üretim güçleri hızlandırılmış bir tempoyla 
gelişir; çünkü bunlara karşılık düşen üretim ilişkileri, böyle 
bir gelişme için elverişli bir ortam yaratırlar. 

      İşte, insanlık tarihi boyunca, insanlar arasındaki 
üretim ilişkilerinin gelişme tablosu. 

      İşte, üretim ilişkilerindeki gelişmenin, toplumun üretim 
güçlerinin gelişmesine ve özellikle üretim aletlerinin geliş-
mesine bağlılığı böyledir; ve bu bağlılık sonucudur ki, üretim 
güçlerindeki değişme ve gelişmeler, eninde-sonunda üretim 
ilişkilerinde de değişmelere ve gelişmelere yol açarlar. 

      Marx, şöyle diyor: 

            "İş araçlarının* kullanımı ve yapımı, 
bunlar embriyo halinde bazı hayvan türleri 
arasında da görülmekle birlikte, insanın 
yürüttüğü spesifik iş sürecinin belirleyici 
niteliğidir; ve bundan dolayı, Franklin, insanı 
'alet yapan hayvan' (a tool-making animal) 
diye tanımlamıştır. Fosil durumundaki kemik 
kalıntılarının bulunup biraraya getirilmesi, nesli 
tükenmiş hayvan türlerinin yapılarını anlamak 
için nasıl bir önem taşıyorsa, alet, yani iş 
araçları kalıntıları da tarihe karışmış ekonomik 
toplum biçimleri üzerinde yapılan incelemeler 
ve varılacak sonuçlar için aynı önemi taşır. 
Ekonomik çağları birbirinden ayırdeden şey, 
yapılmış olan maddeler değil, bunların nasıl ve 
hangi iş araçlarıyla yapılmış olduğudur... İş 
araçları yalnızca insan işgücünün geçirmiş 
olduğu gelişmenin derecesini ölçen şeyler 
olmakla kalmazlar, aynı zamanda, bu 
işgücünün hangi toplumsal koşullar altında 



 
 
 
 
 
Diyalektik ve Tarihsel Materyalizm                       J.Stalin 
 

Halk Kitaplığı                                                sayfa: 040 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 

kullanılmış olduğunu da gösterirler." (Kapital, 
Cilt I.) 

      Yine, Marx, şöyle diyor: 

            "Sosyal ilişkiler, üretim güçleriyle 
sıkısıkıya bağlıdırlar. İnsanlar yeni üretim 
güçleri elde ederek üretim biçimlerini 
değiştirirler, ve, üretim biçimlerini, yaşamlarını 
kazanma biçimlerini değiştirerek, bütün sosyal 
ilişkilerini değiştirirler. El değirmeni size feodal 
toplumu, buhar makinesi kapitalist toplumu 
verecektir." (Felsefenin Sefaleti) 

            "Üretim güçlerinin gelişmesinde, sosyal 
ilişkilerin yıkımında, düşünlerin oluşumunda 
sürekli bir hareket vardır; değişmeyen tek şey, 
hareketin soyutlamasıdır." (Aynı yapıt) 

      Komünist Manifesto'da, formüle edilmiş olan tarihsel 
materyalizmin niteliğinden söz ederken, Engels şöyle 
diyor: 

            "Her tarih döneminin ekonomik üretimi 
ve zorunlu olarak bundan çıkan toplumsal 
biçimlenme, o dönemin politik ve düşünce 
tarihinin temelidir; ve bunun sonucu olarak, 
(ilkel komünal toprak mülkiyetinin ortadan 
kalkmasından buyana) tüm tarih, sömürenle 
sömürülen, egemen olanla egemen olmayan 
sınıfların sosyal gelişmenin çeşitli 
aşamalarındaki savaşımlarının, yani sınıf 
savaşımlarının tarihidir; ama bu savaşımın 
şimdi ulaştığı aşamada, sömürülen ve ezilen 
sınıf (proletarya), aynı zamanda tüm toplumu 
sömürüden, ezilmeden ve sınıf 



 
 
 
 
 
Diyalektik ve Tarihsel Materyalizm                       J.Stalin 
 

Halk Kitaplığı                                                sayfa: 041 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 

savaşımlarından nihai olarak kurtarmadan, 
kendisini sömüren ve ezen sınıftan 
(burjuvaziden) kurtaramaz..." (Komünist 
Manifesto'nun Almanca baskısına önsöz) 

           d) Üretimin üçüncü özelliği, yeni üretim güçlerinin 
ve buna bağlı olarak. üretim ilişkilerinin, eski sistemin 
dışında ve eski sistemin yokolmasından sonra değil, eski 
sistemin içinde doğmasıdır. Bu, insanın önceden 
düşünülmüş ve bilinçli faaliyetinin bir sonucu değil, 
kendiliğinden ve insan iradesinden bağımsız bir 
oluşumdur. Kendiliğinden ve insan iradesinden bağımsız 
oluşması da iki nedene dayanır. 

      Bu nedenlerden birincisi, insanların şu ya da bu 
üretim biçimini seçme özgürlüğüne sahip olmayışı, 
yaşama giren her yeni kuşağın, bir önceki kuşağın 
çalışmaları sonucu yaratılmış olan üretim güçleriyle ve 
üretim ilişkileriyle yüzyüze gelmesi ve bu nedenle de, 
maddi değer üretimi için, önceden üretim alanında hazır 
bulduğu her şeye kendini uydurmak ve her şeyi kabul 
etmek zorunda olmasıdır. 

      İkinci neden de, insanın, şu ya da bu üretim aletini, 
üretim güçlerindeki şu ya da bu öğeyi geliştirirken, bu 
gelişmelerin sosyal sonuçlarını göremeyişi, anlayamayışı 
ve bunu durup düşünemeyişidir. Onu ilgilendiren, günlük 
çıkarları, işinin kolaylaşması ve kendisi için doğrudan ve 
elle tutulur birtakım yararlar sağlamasıdır. 

      İlkel komünal toplumun üyelerinden bazıları, yavaş 
yavaş, araştıra araştıra, taş aletlerden demir aletlere 
geçtikleri zaman, hiç kuşkusuz bu buluşun yol açacağı 
sosyal sonuçları bilmiyorlardı ve bunu durup 
düşünmemişlerdi. Madeni aletlere geçişin üretimde bir 
devrim olduğunu ve sonunda köleci sistemi getireceğini 



 
 
 
 
 
Diyalektik ve Tarihsel Materyalizm                       J.Stalin 
 

Halk Kitaplığı                                                sayfa: 042 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 

görmemişler, anlamamışlardı. Onların istedikleri yalnızca, 
işlerinin kolaylaşması ve kısa sürede maddi yarar 
sağlayabilmeleriydi. Bilinçli faaliyetleri günlük çıkarlarının 
dar sınırlarını aşmıyordu. 

      Feodal sistem döneminde, Avrupa'nın genç 
burjuvazisi, küçük zanaatçı atelyelerinin yanısıra büyük 
imalathaneler de kurup, böylece toplumun üretim 
güçlerini geliştirmeye başladığı zaman, kuşkusuz bu 
buluşun sosyal sonuçlarını bilmiyordu ve bunu durup 
düşünmemişti; burjuvazi, bu "küçük" buluşun, sosyal 
güçleri yeniden gruplaştıracağını ve bunun, burjuvaziye 
olan iyiliklerine pek değer verilen krallık egemenliğine 
karşı olsun burjuvazinin en ileri gelenlerinin çoğu kez 
aralarına girmek için can attıkları soylulara karşı olsun, 
bir devrimle sonuçlanacağını görmemiş, anlamamıştı. 
Onun istediği yalnızca, üretilen metaların maliyetini 
düşürmek, Asya ve yeni keşfedilmiş bulunan Amerika 
pazarlarına fazla miktarda emtia yığabilmek ve daha 
fazla kâr elde edebilmekti. Onun bilinçli faaliyeti bu pratik 
günlük çıkarların dar sınırlarını aşmıyordu. 

      Rus kapitalistleri, yabancı kapitalistlerle birlikte, 
Çarlığa dokunmadan ve köylüleri ağaların pençesine 
atarak, Rusya'ya büyük modern makineleşmiş sanayiyi 
soktukları zaman, hiç kuşku yok ki, üretim güçlerindeki bu 
aşırı büyümenin ne gibi sosyal sonuçlara neden olacağını 
bilmiyorlardı ve bunu durup düşünmemişlerdi. Toplumun 
üretim güçlerindeki bu büyük atılımın, sosyal güçleri 
yeniden gruplaştıracağını, bunun da proletaryanın 
köylülerle birlik olarak sosyalist devrime zafer 
kazandırmasını sağlayacağını görmemişler, 
anlamamışlardı. Onların istediği yalnızca, sanayi 
üretimini olabildiğince genişletmek, geniş iç pazarın 
denetimini ele geçirmek, üretimi tekelleştirmek ve ulusal 
ekonomiden olabildiğince çok kâr sızdırmaktı Onların 



 
 
 
 
 
Diyalektik ve Tarihsel Materyalizm                       J.Stalin 
 

Halk Kitaplığı                                                sayfa: 043 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 

bilinçli faaliyetleri tamamen pratik günlük çıkarların 
ötesine geçmiyordu. 

      Bu konuda Marx, şöyle diyor: 

            "İnsanlar, varlıklarının sosyal 
üretiminde (yani, insanların yaşaması için 
gerekli olan maddi malların üretiminde - 
Stalin), aralarında zorunlu, iradelerinden 
bağımsız,* belirli ilişkiler kurarlar; bu üretim 
ilişkileri maddi üretim güçlerinin belirli bir 
gelişme derecesine karşılık düşer." (Ekonomi 
Politiğin Eleştirisine Katkı'ya Önsöz) (Altını ben 
çizdim.- Stalin) 

      Ama, bu, üretim ilişkilerindeki değişmeler ve eski 
üretim ilişkilerinden yeni üretim ilişkilerine geçiş, düzenli 
olarak, çatışmasız ve karışıklık olmadan gerçekleşir 
demek değildir. Tersine, böyle bir geçiş, genellikle, eski 
üretim ilişkilerinin devrimle yıkılması ve yeni üretim 
ilişkilerinin kurulması biçiminde olur. Üretim güçlerinin 
gelişmesi ve üretim ilişkileri alanındaki değişmeler, belirli 
bir döneme dek, kendiliğinden, insan iradesinden 
bağımsız olarak gerçekleşir. Ama bu ancak, belirli bir ana 
dek, yeni ve gelişen üretim güçleri yeterli bir olgunluk 
aşamasına erişinceye dek, böyle gider. Yeni üretim 
güçleri olgunlaştıktan sonra, kurulu üretim ilişkileri ve bu 
ilişkileri temsil eden egemen sınıflar, ancak yeni sınıfların 
bilinçli eylemiyle, bu sınıfların zorlu eylemiyle, devrimle 
yıkılabilecek, "başedilemez" bir engel haline gelirler. İşte 
burada, apaçık bir biçimde, görevleri eski üretim 
ilişkilerini yoketmek olan yeni sosyal düşünlerin, yeni 
politik kurumların ve yeni bir politik gücün büyük ve rolü 
çıkar ortaya. Yeni üretim güçleriyle eski üretim güçleri 
arasındaki çatışma, toplumun yeni ekonomik 
gereksinimleri, yeni sosyal düşünler doğururlar; bu yeni 



 
 
 
 
 
Diyalektik ve Tarihsel Materyalizm                       J.Stalin 
 

Halk Kitaplığı                                                sayfa: 044 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 

düşünler, yığınları örgütler ve harekete geçirir; yığınlar, 
yeni bir politik ordu içinde birleşirler, yeni bir devrimci 
iktidar kurarlar ve bu iktidarı, üretim ilişkileri alanındaki 
eski düzeni zorla ortadan kaldırmak ve yeni bir düzen 
kurmak için kullanırlar. Kendiliğinden gelişme süreci, 
yerini bilinçli eylemlere; barışçı gelişme, yerini zorlu 
karışıklıklara; evrim de, yerini devrime bırakır. 

      Marx, şöyle diyor: 

            "Proletarya, burjuvaziyle olan 
savaşımında, mutlaka kendini bir sınıf olarak 
örgütler... Devrim yoluyla egemen sınıf 
durumuna gelir ve egemen sınıf olarak eski 
üretim koşullarını zorla süpürüp atar." 
(Komünist Manifesto) 

      Marx, şöyle sürdürüyor: 

            "Proletarya, politik üstünlüğünden, 
sermayeyi burjuvaziden dilim dilim koparıp 
almak için, bütün araçlarını devletin, yani 
egemen sınıf olarak örgütlenmiş proletaryanın 
elinde toplamak ve olabildiğince hızla, toplam 
üretici güçlerin miktarını artırmak için 
yararlanacaktır." (Aynı yapıt) 

            "Zor, yeni bir topluma gebe olan her 
eski toplumun ebesidir." (Kapital) 

      Marx, tanınmış yapıtı Ekonomi ve Politiğin ve 
Eleştirisine ve Katkı'nın tarihsel Önsözünde (1859), 
tarihsel materyalizmin özünün şu dâhice tanımını verir: 

            "Varlıkların sosyal üretiminde insanlar, 
aralarında belirli, zorunlu, kendi iradelerine 



 
 
 
 
 
Diyalektik ve Tarihsel Materyalizm                       J.Stalin 
 

Halk Kitaplığı                                                sayfa: 045 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 

bağlı olmayan ilişkiler kurarlar; bu üretim 
ilişkileri onların maddi üretici güçlerinin belirli 
bir gelişme derecesine karşılık düşer. Bu 
üretim ilişkilerinin tümü, toplumun ekonomik 
altyapısını, belirli sosyal bilinç biçimlerine 
karşılık düşen bir hukuki ve politik üstyapının 
üstünde yükseldiği gerçek temeli oluşturur. 
Maddi yaşamın üretim biçimi, sosyal, politik ve 
genel olarak entellektüel yaşam sürecini 
koşullandırır. İnsanların varlığını belirleyen 
şey, bilinçleri değildir; tam tersine, onların 
bilincini belirleyen sosyal varlıklarıdır. 
Gelişmelerinin belirli bir aşamasında, toplumun 
maddi üretici güçleri, o zamana dek içinde 
hareket ettikleri kurulu üretim ilişkileriyle ya da 
bunların hukuki anlatımından başka bir şey 
olmayan mülkiyet ilişkileriyle çelişkiye düşerler. 
Bu ilişkiler, üretici güçlerin gelişmesinin 
sonucu olan biçimler olmaktan çıkıp bu 
gelişmenin önünde engeller niteliğine 
bürünürler. O zaman sosyal devrim çağı 
başlar. Ekonomik temeldeki değişme koca 
üstyapının tümünü, büyük ya da az bir hızla, 
dönüşüme uğratır. Bu gibi altüst oluşların 
incelenmesinde daima, ekonomik üretim 
koşullarının maddi altüst oluşuyla —ki bu, 
doğa bilimlerinin kesinliğiyle saptanabilir— 
hukuki, ekonomik, dini, estetik ya da felsefi 
biçimleri, kısaca insanların bu çatışmanın 
bilincine vardıkları ve onu sonuna dek 
götürdükleri ideolojik biçimleri ayırdetmek 
gerekir. Nasıl ki, bir kimse üzerine onun 
kendisi için taşıdığı düşüne dayanılarak bir 
yargıya varılamazsa, böyle bir altüst oluş 
dönemi de, bu dönemin kendikendini 
değerlendirmesi gözönünde tutularak onun 



 
 
 
 
 
Diyalektik ve Tarihsel Materyalizm                       J.Stalin 
 

Halk Kitaplığı                                                sayfa: 046 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 

üzerine bir yargıya varılamaz; tam tersine, bu 
değerlendirmeleri maddi yaşamın çelişkileriyle, 
sosyal üretici güçlerle üretim ilişkileri 
arasındaki çatışmayla açıklamak gerekir. 
İçerebildiği bütün üretici güçler gelişmeden 
önce bir sosyal biçimlenme asla yok olmaz; 
yeni ve daha yüksek üretim ilişkileri, bu 
ilişkilerin maddi varlık koşulları eski toplumun 
bağrında çiçek açmadan asla gelip yerlerini 
almazlar. Onun içindir ki, insanlık, kendi önüne 
ancak çözüme bağlayabileceği sorunları 
koyar; çünkü yakından bakıldığında, her 
zaman görülecektir ki, sorunun kendisi, ancak 
onu çözüme bağlayacak olan maddi koşulların 
var olduğu ya da gelişmekte olduğu yerde 
ortaya çıkar." (Ekonomi Politiğin Eleştirisine 
Katkı'ya Önsöz) 

 

      İşte, toplumsal yaşama, toplum tarihine uygulanmış 
marksist materyalizmin öğrettiği şey budur. 

      Diyalektik ve tarihsel materyalizmin temel özellikleri 
bunlardır. 

 

J. STALİN 

Eylül 1938 

 

 


